





Правильный взгляд на самую быстро распространяющуюся религию в мире.

Фахд Салим Бахаммам



- Разве тебе не интересно увидеть более ясно очертания религии, которая вызывает наибольшие дебаты в средствах массовой информации?
- Разве это не стоит того, чтобы остановиться ненадолго и поглубже узнать о самой быстро распространяющейся религии, согласно международным статистикам?
- Разве тебе не доставляет удовольствие знакомство с культурой других и их представлениями о жизни, религии и Вселенной?
- Не предоставишь ли ты себе возможность получить надёжную информацию об исламе из его первоисточников, дабы потом проанализировать её, используя свой разум и логику?

Если это так и ты видишь в этом что-то важное или интересное, то эта книга поможет тебе найти то, что ты ищешь!

# Содержание



Вопросы, которые волнуют всех

12



Ислам — мировая религия

**20** 



Один Творец — один Бог

57



Кто такие пророки?

73



Отношение ислама к Иисусу (мир ему)

81



Пророк ислама

91







Мухаммад глазами беспристрастных исследователей

100



Истории из жизни Мухаммада, демонстрирующие его нрав

113



Высказывания пророка Мухаммада

130



Коран — вечное чудо ислама

140



Откуда появился Коран?

153



Смысл поклонения в исламе

172



Семья в исламе

205





Положение женщины в

216



Предписания ислама, касающиеся пищи и

236



Грех и раскаяние

251



Религия и разум

258



Ислам — религия мира 270



НЕ ПО Ислам и положение некоторых мусульман

282





Кто из нас хотя бы раз в жизни не останавливался и не спрашивал себя: «Как всё устроено? Кто я такой? Откуда я пришёл? И куда иду? Какая участь ожидает меня? Какова цель бытия? И зачем вся эта суета, все эти усилия, если в конце всё равно будет смерть, могильная земля и небытие?»

Мусульмане и представители других монотеистических религий верят, что жизнь человека без веры в справедливого Творца и другую жизнь, в которой вершивший добро будет вознаграждён, а злодей — наказан, бесцельна, напрасна, полностью бессмысленна и бесполезна. Это мучение и боль, не дающие ничего взамен, некое безрассудное приключение, не приносящее в итоге никакой пользы. И они убеждены, что невозможно осмыслить все противоречия и странности, которыми богата наша жизнь, все эти ошибки, правильные поступки, страдания и мучения, не веруя в Господа-Творца, распоряжающегося всем, мудрого и справедливого, Который установил для этой жизни конечный предел, некую грань, за которой каждого человека ждёт справедливое воздаяние.

Только на фоне этих убеждений глубокая вера во все те ценности и понятия, к которым мы призываем — справедливость, любовь, сострадание, правдивость, терпение, милосердие, — становится некой реальностью, по-настоящему близкой человеческой душе и гармонирующей с ней. Тогда брошенные вызовы имеют смысл, достижения — вкус, терпение — сладость.





Невозможно осмыслить все противоречия и странности, которыми богата наша жизнь, все эти ошибки, правильные поступки, страдания и мучения, не веруя в Господа-Творца, распоряжающегося всем, мудрого и справедливого.

Мы видим, что Коран — священная книга мусульман — указывает на это. Вот что поведал нам Всевышний о людях разумных и размышляющих: «...и размышляют о сотворении небес и земли: "Господь наш! Ты не сотворил это понапрасну. Пресвят Ты!"» (Коран, 3:191).

#### Ислам

Большинство религий получили своё название по имени человека, либо названию народа или местности, в которой они появились. Христианство названо по имени Христа, иудаизм — по названию племени Иуды, буддизм — по имени Будды, слово «индуизм» образовано от слова «Индия». И так далее в том же духе.





А что касается ислама, то он получил своё название не по имени человека, не по названию племени, народа или общины, поскольку ведь он не предназначался для какой-то конкретной группы людей, дабы называться её именем.

#### Значение слова «ислам»

Все значения слова «ислам» в арабском языке сводятся к следующим: покорность, подчинение, послушание, искренность, умиротворение, спокойствие. Таким образом, ислам — это покорность и полное подчинение Господу, Творцу и Владыке и отказ от поклонения кому бы то ни было, кроме Него.

Это значение подтверждается в нескольких местах в Коране.

Так, Коран сообщает нам, что тот, кто устремляется к Аллаху всем своим существом, подчиняясь и покоряясь Ему, держится за вервь спасения, которая не оборвётся, и обретает всякое благо. (Коран, 31:22).

Следовательно, ислам — это полная подчинённость Аллаху и свобода от рабской покорности и поклонения кому-то иному. Мусульманин — это человек, искренний в своём поклонении Ему. Он умиротворён и распространяет мир вокруг себя.

Возникает вопрос: с этим ли приходили все посланники Всевышнего?



## Ислам — религия всех пророков

Из Корана мы узнаём, что в разные времена Всевышний направлял ко всем народам посланников, которые обучали людей Его религии. Так, в Коране Всевышний обращается к пророку Мухаммаду: «Мы послали тебя с истиной добрым вестником и предостерегающим увещевателем, и нет ни одного народа, к которому не приходил бы предостерегающий увещеватель» (Коран, 35:24). Все посланники приходили с религией истины. Между ними не было различий в том, что касается веры и убеждений. Основы законов и нравственных предписаний также были одинаковыми.



Ислам, который более четырнадцати веков назад принёс последний из пророков – пророк Мухаммад, является продолжением той религии, которую приносили все посланники. И Коран велит мусульманам верить в то, что принесли предыдущие посланники — Ибрахим (Авраам), Исхак (Исаак), Якуб (Иаков), Муса (Моисей), Иса (Иисус). (Коран, 2:136).

Значения слова «ислам» в арабском языке сводятся к следующим: покорность, подчинение, послушание, искренность, умиротворение, спокойствие.

Важно отметить, что Коран донёс до нас наказ пророка Ибрахима своим сыновьям, а также наказ пророка Якуба — своим сыновьям: Всевышний избрал для вас религию истины, и умирайте не иначе как мусульманами (Коран, 2:132).

Эта религия — продолжение религии всех пророков Всевышнего Аллаха. Убеждения всех пророков — одни, и в своей основе они не подлежат изменению. Различаются только практические законы, соответствующие той эпохе, в которую они ниспосылаются.

Так было до начала пророческой миссии последнего пророка Мухаммада, который утвердил последний свод канонов, предназначенный для всего человечества.

Таким образом, Коран ясно утверждает, что религия — одна и это ислам, а также то, что различия между последователями монотеистических религий, которые мы наблюдаем сегодня, — это искажения, отдалившие их от того, что принесли посланники Всевышнего (Коран, 3:19).

Ислам получил своё название не по имени человека, не по названию племени, народа или общины, поскольку он не предназначался для какой-то конкретной группы людей, дабы называться её именем. Он не является человеческой выдумкой, чтобы называться его именем, именно поэтому эта религия была названа исламом.





# Ислам — мировая религия



На удивление, в Коране вообще не встречается слово «арабы», хотя ниспослан он был на их языке и посланник Всевышнего Мухаммад ≋ был из их числа. Мы обнаруживаем, что сегодня арабы составляют чуть ли не меньшинство среди мусульман — менее 20% от общего числа. Самым большим мусульманским государством на сегодняшний день является Индонезия, расположенная в Юго-Восточной Азии. А мусульманское меньшинство Индии едва ли не больше населения самого крупного арабского государства.

Ислам пришёл как милость и руководство для всех народов, вне зависимости от их культурной, расовой и национальной принадлежности и вне зависимости от их традиций и географической области, в которой они живут. В Коране говорится: «Мы послали тебя [о Мухаммад] как милость для миров» (Коран, 21:107).

У ислама своё уникальное видение человеческого многообразия, которое не подобно другим.

Давайте задумаемся над этим кораническим обращением, адресованным не только арабам, не только мусульманам, а всему человечеству с его пестротой и многообразием:



«О люди! Поистине, Мы создали вас из мужчины и женщины и сделали вас народами и племенами, чтобы вы узнавали друг друга, и самый почитаемый перед Аллахом среди вас — наиболее богобоязненный. Поистине, Аллах — Знающий, Ведающий» (Коран, 49:13).

Коран утверждает, что все люди — потомки Адама и Хаввы (Евы) и что принадлежность к определённой расе, нации и так далее не даёт превосходства над другими людьми. А многообразие нужно для того, чтобы люди знакомились друг с другом, вели совместную деятельность и помогали друг другу. Что же касается превосходства и почёта, то их обретают усердно поклоняющиеся Всевышнему и богобоязненные.

У ислама своё уникальное видение человеческого многообразия, которое не подобно другим.

Коран обращает наше внимание на то, что различие цветов кожи, внешнего вида людей, языков, на которых они говорят, и культур, носителями которых они являются, относится к милостям Всевышнего и Его знамениям и чудесам во Вселенной. Величие этого явления сравнивается с величием сотворения небес и земли.

Также упоминается о том, что это становится назиданием лишь для обладающих знанием и склонных к размышлению: «Среди Его знамений — сотворение небес и земли и различие ваших языков и цветов. Поистине, в этом — знамения для обладающих знанием» (Коран, 30:22).

В то время как первый и самый важный пункт во Всемирной декларации прав человека, утверждающий равенство людей в том, что касается свободы, прав и собственного достоинства, был официально принят в 1948 году (а начал претворяться в жизнь ещё позже), посланник ислама Мухаммад объявил это равенство ещё 14 веков назад. Он открыл новую страницу в истории человечества, когда сказал в одной из своих речей: «О люди! Поистине, у вас один Господь, один прародитель (Адам), и нет превосходства у араба над неарабом, у неараба над арабом, у краснокожего над чернокожим и у чернокожего над краснокожим, кроме превосходства, даруемого богобоязненностью» [Ахмад, 23489].



630 г.



#### Мухаммад — посланник Аллаха

«О люди! Поистине, у вас один Господь, один прародитель (Адам), и нет превосходства у араба над неарабом, у краснокожего над чернокожим и у чернокожего над краснокожим, кроме превосходства, даруемого богобоязненностью»

1948 г.



#### Всемирная декларация прав человека

Утвердила равенство людей в том, что касается свободы, прав и собственного достоинства.





# Забота об обществе — часть веры

Согласно некоторым учениям, человек — абсолютный господин во Вселенной, и он распоряжается в ней согласно своим интересам и желаниям, и его никто не контролирует, и с него ни за что не спросится, — даже если его деятельность приведёт в негодность какие-либо части Вселенной и станет причиной гибели некоторых видов созданий.

В противоположность этой теории существует другая, согласно которой человек ничем не выделяется среди остальных живых существ и он — всего лишь один из миллионов видов созданий.

А как смотрит ислам на связь человека со Вселенной?

Представление ислама о связи человека со Вселенной проистекает из положений религии и включает подробные нормы, регулирующие связь между человеком и животными, землёй, природными ресурсами.

Первое, что привлекает исследователя в этой связи, — гармония, утверждаемая Кораном. Всевышний почтил человека и выделил его среди остальных творений (Коран, 17:70).

И Он подчинил человеку Вселенную и окружающие его творения, дабы он получал от них пользу и заботился о них (Коран, 14:32-33).

Человек — не просто одно из миллионов творений, ничем не отличающееся от них. Он — благородное творение, которому был оказан почёт и которому была подчинена природа, дабы он получал пользу от неё (Коран, 2:29).

Но в то же время Коран утверждает, что человек — не абсолютный господин во Вселенной, который может делать в ней всё, что заблагорассудится, и его положение и отличие от других творений не даёт ему права творить зло во Вселенной и расточительно относиться к природным ресурсам. Истинный владыка всего — Господь, и роль человека состоит в том, чтобы быть наместником Всевышнего во Вселенной. Он что-то вроде доверенного лица. Всевышний дал ему право пользоваться тем, что во Вселенной, и повелел ему стремиться к развитию, совершенствованию и преображению, не причиняя вреда ни людям, ни другим творениям.

Для подтверждения этого ислам установил сотни законов и норм, регулирующих эту прочную связь между человеком и всем, что окружает его во Вселенной. Приведём некоторые примеры:

#### 1. Забота о животных

До нас дошло много изречений пророка Мухаммада, побуждающих заботиться о животных и обещающих великую награду в мире вечном за хорошее отношение к ним, а также изречений, запрещающих причинять им вред и обещающих суровую Божью кару за это.

Первая организация, отстаивающая права животных, появилась в Великобритании в 1824 году, а первый современный закон, объявляющий преступлением жестокое обращение с животными, появился там же в 1949 году.

А ислам ещё 14 веков назад запретил жестокое обращение с животными и объявил его преступлением. В многочисленных высказываниях пророка содержится запрет причинять боль животным, мучить их, взваливать на них непосильное, играть с ними так, чтобы это причиняло им вред, или даже просто ударять животное по морде. Эти и другие нормы хорошо известны и зафиксированы в книгах по мусульманскому праву (фикх).



Читатель без труда поймёт, как ислам заботится о животных, ознакомившись с рассказом пророка Мухаммада о том, как одна блудница (а ислам осуждает блуд как очень тяжкий грех) увидела собаку, которая погибала от жажды, и пожалела её. Она сняла башмак, спустилась в колодец, набрала воды в этот башмак и напоила собаку, и за это Всевышний простил этой блуднице её грехи! [Бухари, 3280].



Согласно положениям ислама, еще в далёком 63: году было запрещено при чинять боль животным, мучить их, взваливать на них непосильное, причинять им вред.



Первая организация, отстаивающая права животных, появилась в 1824 году.



первыи закон, ооъявляющий преступлением жестокое обращение с животными, появился в Великобритании в 1949 году.









### 2. Забота о растениях

Ислам также побуждает заботиться о растениях и уделять внимание земледелию, причём неважно, кому это принесёт пользу: самому человеку, другим людям или животным.

Так, пророк Мухаммад говорил, что каждому, кто занимается земледелием или участвует в посадке приносящих пользу растений, плоды которых едят люди, звери или птицы, запишется это как поданная милостыня [Бухари, 2320].





Более того, пророк призвал мусульман даже в тяжелейших условиях прилагать усилия для заботы об окружающем мире и преображения земли, в том числе и посредством земледелия, сказав: «Если наступит Судный день, а в руке кого-то из вас будет саженец, пусть он посадит его, если сможет, и это запишется ему как поданная милостыня» [Ахмад, 12981].

Таким образом, преображение и благоустройство земли он отнёс к важным целям и видам поклонения, от которых ничто не должно отвлекать, даже тяжёлые обстоятельства.





# 3. Забота о природных ресурсах

Ислам настаивает на заботе об окружающем мире и отказе от нерационального использования природных ресурсов, загрязнения или порчи их. Ислам предлагает людям полноценную и совершенную программу, основанную на принципе «Профилактика лучше лечения». Сюда относится предписание соблюдать правила личной гигиены, которые подробно разъясняются исламом, а также веление беречь природные ресурсы, расходовать их экономно и ни в коем случае не портить и не загрязнять их. Например:





- Ислам запретил расточительное использование природных ресурсов и особенно воды, даже когда речь идёт о поклонении Всевышнему—совершении ритуального омовения для молитвы.
- Обладающим властью и влиянием запрещено единолично распоряжаться природными ресурсами, поскольку это наносит вред остальным. Так, запрещено подобное распоряжение водой (пример природных ресурсов), огнём (пример энергетических ресурсов) и пастбищами (пример пищевых ресурсов) [Абу Дауд, 3477].
- Запрещено делать всё, что наносит вред окружающему миру. Например, запрещено мочиться в стоячую воду, потому что это ведёт к её загрязнению, справлять нужду в тени деревьев и на дорогах, поскольку дорогами пользуются люди, а в тени они отдыхают и там же останавливаются путники.

Это лишь немногие примеры, не вызывающие удивления, когда речь идёт о религии, пророк которой объявил поддержание чистоты окружающей среды и участие в преображении мира даже посредством очищения дорог от того, что мешает проходить людям, не просто благим делом, но частью сути веры [Муслим, 35].







#### Религия знания

Неслучайно первым ниспосланным словом из Корана стало слово «Читай!». В Коране и высказываниях Мухаммада мы находим подтверждения того, что ислам поддерживает и одобряет все виды полезного для человечества знания. Ислам сообщает, что, когда мусульманин следует путём приобретения знаний, путь этот становится для него дорогой в Рай, как об этом сказал пророк: «Кто отправился в путь в поисках знаний, тому Аллах облегчит за это путь в Рай» [Муслим, 2699].

Пророк также утверждал, что превосходство знающего над усердно поклоняющимся, но невежественным, подобно превосходству Пророка над самым незначительным из людей [Тирмизи, 2685].





Ислам никогда не знал войны между наукой и религией, как это было в некоторых других религиях, и он не осуждал ученых за их мнения и научные выводы, как это происходило в средневековье. Как раз наоборот, религия всегда была светочем знания. Она поддерживала науку и призывала своих последователей учиться и обучать других тому, в чём есть польза для людей. И мечети стали светочем полезных наук, в которых есть большое благо для человечества.

И не приходится удивляться тому, что учёные-мусульмане, занимавшиеся изучением естественных наук, начинали свою жизнь с изучения Корана и заучивания его наизусть, а также с углублённого изучения религии, после чего они достигали высот в тех науках, изучение которых избрали своей стезёй.

Более того, Всевышний возвысил положение учёного, который учит людей благому, и адресовал ему прекрасную похвалу — до такой степени, что пророк Мухаммад сообщил, что все создания обращаются ко Всевышнему с мольбами за обучающего благому [Тирмизи, 2685].



#### Некоторые учёные-мусульмане



# **1.** Аль-Хорезми (790–850, Багдад)

Учёный в области математики, инженерии и астрономии, основоположник алгебры. Его труды были переведены на разные языки. Более того, благодаря ему в другие языки, пусть и в несколько искажённом виде, вошли арабские слова *«аль-джебр»* (алгебра), *«ас-сыфр»* (зеро, ноль).

مور كالواليو وترم حقومة الدونة الأحوا الملموون ورب من مستوم وتعالى الملاود المؤوم والمؤمن والمراسمة ونعل بجسما مستاه منة ونعل علما والملدود المؤوم والمنازة تعالمة الربسية معدد الملا الوادة الوعل بحداثها لا خارج المعاطمة الوادة إلى



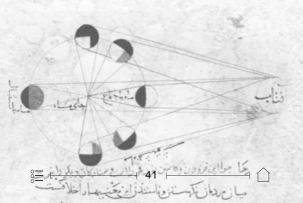
## 2.Ибн аль-Хайсам (965–1040, Каир)

Учёный в области физики и механики. Был тесно связан с мечетью аль-Азхар. Известен колоссальными достижениями в области оптики. Ему приписывают создание прототипа современной фотокамеры. Большинство исследователей считает, что слово «камера», присутствующее во многих языках, происходит от арабского «кумра» — названия световой камеры, изобретённой Ибн аль-Хайсамом.



## 3. Аль-Бируни (973–1048, Хорезм)

Выдающийся учёный-астроном, первым объявивший, что Земля вращается вокруг своей оси, и указавший на существование земного притяжения (гравитации).





## 4. Аз-Захрави (936–1013, Андалусия)

Мусульманский врач-хирург, внёсший значительный вклад в развитие хирургии. Он описывает в своих трудах сотни хирургических инструментов. Его книги были переведены на разные языки и в течение нескольких веков оставались главным источником сведений в области медицины и хирургии.



# **5.** Ибн Сина (980–1057, Бухара)

Известен также под именем Авиценна. Известный врач и философ, который опередил свое время в описании множества заболеваний и методов их лечения. В своих исследованиях он отводил важное место научным экспериментам, которые помогли ему получить точные результаты, ставшие настоящими открытиями в его эпоху и не утратившие своего значения даже в наши дни. Об этом свидетельствует тот факт, что его книга «Канон врачебной науки» оставалась главным учебным пособием по медицине в течение семи веков и изучалась в университетах Европы вплоть до середины XVII века.

Уже став известным врачом, Ибн Сина, проявляя свою человечность, бесплатно лечил больных.









## 6. Ибн ан-Нафис (1213–1288, Дамаск)

Учёный в области мусульманского богословия, он одновременно был одним из наиболее выдающихся учёных и в области медицины, и в области анатомии. Он открыл и впервые подробно описал малый круг кровообращения, более известный как лёгочное кровообращение. Он — автор нескольких медицинских теорий, многие из которых применяются по сей день.

# Ислам охватывает все сферы человеческой жизни

Многие удивляются, узнав, что ислам — это не просто обряды, действия и общие этические нормы, поскольку именно это они привыкли видеть вомногих других религиях.

Ислам — это не просто удовлетворение духовных потребностей в мечети посредством молитв и обращения ко Всевышнему с мольбами.

И это не просто мнения и убеждения, которые его последователи считают правильными.

И это не просто полноценная экономическая или социальная система.

И это не просто основы и теории для поддержания порядка и формирования общества.

И это не просто набор нравственных предписаний и норм поведения, которые требуется применять при взаимодействии с другими людьми.

Ислам — это полноценная программа, охватывающая все сферы жизни, все её аспекты и горизонты.

Она включает всё перечисленное выше и не только. И вместе с тем она не ограничивает свободу людей, а, напротив, облегчает им жизнь таким образом, чтобы направить их усилия на созидание, преображение и построение цивилизации. Это одна из величайших милостей, которые Всевышний даровал Своим рабам — так утверждает Коран (Коран, 5:3).



Ислам — это полноценная программа, охватывающая все сферы жизни, все её аспекты и горизонты.

Когда человек из немусульман сказал с усмешкой сподвижнику пророка Мухаммада по имени Сальман аль-Фариси: «Ваш товарищ (то есть пророк) научил вас всему, даже предписаниям, касающимся справления нужды!» — тот спокойно ответил: «Да, он научил нас». И он перечислил соответствующие нормы ислама, связанные с этим [Муслим, 262].

#### Мир этот и мир вечный

Древние египтяне бальзамировали тело умершего, а потом укладывали вместе с ним все его ценные вещи, поскольку они полагали, что ему понадобится всё это в загробной жизни.



В то же время некоторые народы Тибета разрезали тела умерших на части и оставляли эти части на возвышенностях для птиц и зверей.

Индуисты и по сей день сжигают своих умерших, потому что, согласно их убеждениям, это единственный способ освободить их души.

Это всего лишь несколько примеров обрядов, связанных с погребением умерших и тем, как их провожают в последний путь. На самом деле этих обрядов бесчисленное множество, они отличаются в зависимости от места и эпохи и связаны с религией и убеждениями людей относительно того, что происходит с человеком после смерти. Это внешнее выражение очень глубоких, жизненно важных вопросов: «Есть ли другая жизнь? И если да, то какая она? И что нам понадобится в ней?»

А всё потому, что смерть — это реальность, которую никто не может отрицать. Она постигнет всех без исключения, вне зависимости от того, верят они в загробную жизнь или считают смерть концом всего, готовятся ли они к этим судьбоносным мгновениям или стараются забыть о них и отвлечься от мыслей о них многими забавами и разного рода занятиями.



Последователи всех монотеистических религий верят в загробную жизнь и в награду и наказание в ней. Как бы там ни было, остаётся вопрос, который невозможно игнорировать или предавать забвению, ибо он возникает у человека постоянно: «Неужели смерть — конец всему, и после неё ничего уже не будет? И есть ли какой-то смысл в нашем существовании?»



Коран утверждает принцип равновесия, ведь он не только побуждает людей к поклонению в стремлении к награде в мире вечном, но и поощряет усилия, прилагаемые в этом мире ради обретения мирских благ, даруемых Всевышним.

Этот вопрос настойчиво и постоянно повторяет наш разум, и его же разными способами повторяет Коран. В то же время он сообщает нам о том, что в Судный день многие люди будут сожалеть и сокрушаться из-за того, что они не искали ответ на этот вопрос и не готовились к покиданию этого мира. Кто-то из них скажет: «Ах, если бы я трудился для этой жизни!» А другой скажет: «Ах, если бы я сделался прахом!» (Коран, 89:24; 78:40)

Известно, что последователи всех монотеистических религий верят в загробную жизнь и в награду и наказание в ней, поскольку это — суть посланий, принесённых пророками. И разумом своим человек понимает, что и жизнь, и религия, и нравственность — бессмысленны, если нет другой жизни, в которой с человека спросится за всё, и каждый получит в ней воздаяние за свершённое им добро и зло.

И вместе с тем многие люди полагают, что религия и поклонение Всевышнему несовместимы с приобретением имущества, наслаждением или прогрессом и что трудиться можно либо для земной жизни, либо для загробной, но совместить одно с другим невозможно, как необъединимы день и ночь: мгновенье относится либо к ночи, либо — ко дню.

Каково же бывает их изумление (возможно, им даже будет трудно поверить в это), когда они узнают, что в исламе нет этой преграды между поклонением и наслаждением или между поклонением и имуществом.

Пророк Мухаммад сообщил нам, что если человек совершает благое, правильное деяние в какой бы то ни было области с благим намерением, то он получит награду за него в ином мире — даже если это будет колючка, которую он уберёт с дороги, по которой ходят люди, и даже если это будет кусок пищи, который он положит в рот своей жене [Бухари, 56].

Пророк Мухаммад сообщил своим сподвижникам, что благих деяний множество, и удивил их своими словами о том, что «даже если любой из вас удовлетворит свою страсть с женой, ему запишется награда». Они спросили: «Какая связь между наградой и удовлетворением страсти?» Он же ответил: «Как вы думаете: если бы он удовлетворил свою страсть запретным способом, это было бы грехом?» Они ответили: «Да». Он сказал: «Поэтому ему и запишется награда — за то, что он выбрал правильный и дозволенный путь» [Муслим, 1006].

Поэтому всякий, кто знакомится с исламом, с первых мгновений видит истинное равновесие между земной жизнью и жизнью вечной, представленное в Коране. Он не только побуждает людей к поклонению в стремлении к награде в мире вечном, но и поощряет усилия, прилагаемые в этом мире ради обретения мирских благ, даруемых Всевышним (Коран, 62:9—10).

И он заслуживает награду, если совершает данное действие ради Всевышнего Аллаха.

Мусульманину велено поклоняться Всевышнему посредством усердия в своей работе, которую он выполняет, добывая пропитание, а также в воспитании своих детей, заботе о своём здоровье, окружающей среде и развитии общества так же, как он поклоняется Ему посредством молитвы, милостыни и поста.

Это один из секретов душевного спокойствия и внутреннего равновесия, присущего мусульманину, который ощущает гармонию между земной жизнью и жизнью вечной, между удовольствиями жизни и поклонением. Ведь в исламе нет противоречия между этими вещами — напротив, все они представляют собой части единого целого, дополняющие друг друга.

Коран утверждает девиз мусульманина, показывающий взгляд ислама на этот вопрос, и велит ему провозглашать его открыто: «Вся моя жизнь со всем, что в ней есть, — поклонение Всевышнему, и не только мои молитвы и поклонение Господу, но и все остальные деяния в моей жизни я совершаю, надеясь получить награду от Аллаха, и Он оценит все мои дела и воздаст мне за них после моей смерти — таким образом я исполняю веления Аллаха и соблюдаю установления ислама» (Коран, 6:162).









#### Религия связи и сотрудничества

Описания путешественником-мусульманином Ибн Фадланом обширных территорий России, Дании и скандинавских странсчитаются первыми точными описаниями этих географических мест, включающими анализ жизни людей и особенностей общества, которые узнал мир о тех странах.

Ахмад ибн Фадлан в 921 году предпринял удивительное путешествие, которое считается одним из важнейших путешествий, установивших связь между цивилизациями в средних веках. Он отправился из Багдада — столицы мировой науки и цивилизации той эпохи — и проехал множество областей, познакомившись с разными народами. При этом он описывал увиденное, а также события, современником которых ему довелось быть.

Получившаяся в результате книга впервые увидела свет в 1923 году. Основой для печатной версии послужила рукопись, найденная в России.

Причина важности книги Ибн Фадлана, по словам американского учёного Майкла Крайтона, кроется в том, что мусульмане в Багдаде, несмотря на свою глубокую преданность религии, были открыты для народов, которые отличались от них внешним видом, поведением и убеждениями. В ту эпоху они были наименее обособленным народом, что позволило им быть уникальными свидетелями других культур (Майкл Крайтон, «Пожиратели мертвых»).



Ислам призывает людей вместе созидать, строить цивилизацию, преображать и улучшать, смешиваться и общаться, следя при этом за тем, чтобы их нравственность и поведение всегда были на высшем уровне, вне зависимости от того, к какой культуре они принадлежат и какую религию исповедуют. Он подчёркивает, что самоизоляция и отдаление от людей не считается правильным путём в исламе. Поэтому Посланник Аллаха сообщил, что тот, кто находится среди людей, общается с ними и терпит наносимые ими обиды и допускаемые ими ошибки, лучше того, кто отделяется от людей и отгораживается от них [Ибн Маджа, 4032].





# Один Творец — один Бог

Ислам утверждает, что теоретических убеждений недостаточно для вхождения в веру. Поскольку Господь-Творец один, то и объект поклонения должен быть один.







#### Слово «Аллах» в арабском языке несёт в себе три значения:

- Объект поклонения, к которому люди обращают свои молитвы, посты и все виды поклонения и к которому они устремляются своими сердцами исключительно к нему.
- Великий в своей сущности и в своих качествах и славе — настолько, что человеческий разум не способен объять это величие и постичь его сущность.
- Тот, к кому привязаны сердца и к кому стремятся души, радуясь поминанию его, наслаждаясь близостью к нему и поклонением ему.





Коран утверждает, что необходимо исправлять представление об Боге и очищать его от всех наветов и искажений, преуменьшающих Его величие.

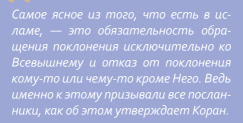
Аллах, как разъясняется в Коране, является Творцом и Создателем Вселенной — абсолютно всего, что есть в ней. Всё, что происходит, — происходит исключительно по Его воле, и Он предопределил всё это, и Ему известно обо всём этом изначально. И даже самка любого из созданий беременеет и рожает детёнышей не иначе, как с Его ведома и по Его воле. И даже капля дождя не может упасть с неба, и ни одно изменение, тайное и явное, ночью или днём, в любом уголке Вселенной не происходит без Его знания, могущества и милости (Коран, 41:47; 6:59).

Всевышний обладает самыми прекрасными и совершенными качествами. Он — Сильный, которого никто не способен одолеть; Милостивый, милость которого объемлет всё; и Великий, лишенный каких-либо недостатков.

Некоторые утверждают, что Господь сотворил Вселенную в течение шести дней, а на седьмой день Он отдыхал. Коран опровергает это утверждение, говоря: «Мы сотворили небеса, землю и то, что между ними, за шесть дней, и Нас ничуть не коснулась усталость» (Коран, 50:38).

Подобные утверждения приходят на ум лишь тем, кто уподобляет Всевышнего творениям. Однако Он — Создатель, а всё, что кроме Него, — создания. Так, как можно уподоблять созданное Создателю?! «Нет никого подобного Ему, и Он — Слышащий, Видящий» (Коран, 42:11).

Аллах — справедливый Судья, который ни с кем не поступает несправедливо, и мы видим свидетельства Его мудрости и доброты в нашей жизни. И подобно тому, как от ребёнка остаются сокрытыми некоторые действия родителей и он не способен понять их из-за различий между его и их мышлением, человеку порой трудно понять мудрость Аллаха, заключённую в некоторых Его творениях или действиях.







Ислам не ограничился этим, ведь он утверждает, что теоретических убеждений недостаточно для вхождения в веру. Поскольку Господь-Творец один, то и объект поклонения должен быть один, и неправильно обращаться с поклонением или мольбами к кому-либо помимо Аллаха. Поклонение должно быть посвящено Ему одному, без посредников и заступников, ибо Творец превыше этого.

Если в нашем мире президент или иной правитель может узнать о нуждающихся и слабых только через помощников и приближённых, которые докладывают ему о положении населения, дабы он оказал им помощь, то Всевышний знает всё явное и тайное. Он — Сильный и Могущественный Властелин, и вся Вселенная — в Его распоряжении, и когда Он желает чего-то, Ему достаточно сказать: «Будь!» — и это осуществляется... Так как же можно обращаться к кому-то другому?!

Коран утверждает, что человек ощущает спокойствие в сердце и простор в груди только тогда, когда он обращается к Господу со своими потребностями, ибо Он — Могущественный, Великий и Он любит Своих рабов. Он добр и близок к ним, и Он радуется мольбам Своих рабов, с которыми они обращаются к Нему, и Он оказывает им почёт и воздаёт им соответственно их обращениям и устремлённости к Нему (Коран, 2:28; 27:62-63).

В силу вышесказанного, самое ясное из того, что есть в исламе (и именно к этому призывали все посланники, как утверждает Коран), — это обязательность обращения поклонения исключительно ко Всевышнему и отказ от поклонения кому-то или чему-то кроме Него (Коран, 16:36). И нельзя обращаться с мольбами к пророкам, ангелам и «святым» под предлогом того, что они являются посредниками между Всевышним и Его рабами. Потому что всё сущее — это творения Аллаха и Его рабы, и Аллах близок к Своим рабам и слышит их слова, и Он отвечает на их мольбы, когда они поклоняются только Ему.



Как же может не быть счастливым и не испытывать блаженства тот, кто искренне, со сосредоточенностью и без колебаний, устремился ко Всевышнему? Властелин — один, Творец — один, объект поклонения — один, и устремляться и обращаться нужно исключительно к Нему.

Такой смысл заключён в короткой суре Корана, которая считается одной из известнейших и величайших его сур. Это сура «Искренность».



# Сура «Искренность»

Всевышний повелел в ней Своему пророку объявить со всей ясностью, как будто он отвечает на вопрос о том, кто такой Аллах:

- Поистине, Аллах один, и нет у Него сотоварищей в поклонении.
- Аллах Тот, на Кого полагаются и к Кому обращаются со своими потребностями все творения.
- У Него нет и не может быть детей, и Сам Он не был рождён, ибо Он — Первый, прежде Которого не было никого и ничего.
- И нет никого похожего на Него или подобного Ему в Его сущности и качествах, поскольку Он — Творец, а всё помимо Него — Его творения



# Связь между законами природы и законами ислама

Аллах сотворил Вселенную, в которой мы живём, — от микроскопической клетки, из которых состоят наши тела, до отдалённых галактик, о существовании которых мы узнали только с изобретением мощнейших телескопов. И сотворил с удивительной точностью, совершенным образом, создав порядок, без которого невозможно было бы нормальное существование жизни и природы. И все учёные естественных наук единогласно утверждают, что любое, даже самое незначительное нарушение в этом порядке неизбежно приведёт к разрушению и уничтожению.

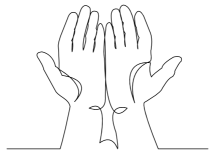






Мусульманин верит в то, что Творец, создавший этот удивительный в своей точности и мудрости порядок, знает, какой образ жизни и какие законы идеально подходят для Его творений. И религия, которую Он узаконил, — это единственная система, идеально подходящая для человеческой жизни и позволяющая избежать крайностей и нарушения необходимого равновесия и гармонии. Всевышний сказал в Коране, разъясняя, что Тот, Кто сотворил Вселенную и человека, лучше всех знает, что подходит для него: «Неужели этого не будет знать Тот, Кто сотворил, если Он Проницательный [или Добрый], Сведущий?» (Коран, 67:14).





#### В исламе нет духовенства

Мы обнаруживаем, что многие религии наделяют религиозными особенностями некоторых людей и связывают поклонение и веру с довольством этих людей и их согласием. Согласно этим религиям, такие люди являются посредниками между простыми верующими и Богом, и они даруют отпущение грехов и даже, как верят последователи этих религий, знают сокровенное, и противоречить им — значит оказаться в явном убытке.

А в исламе вообще нет такого понятия, как духовенство. Он почтил человека и возвысил его положение и освободил его от всякой духовной власти, которая выступала бы в качестве посредника между ним и Аллахом. И он отрицает какую-либо зависимость между счастьем человечества, или его поклонением и определёнными личностями, какими бы достойными и праведными они ни были.

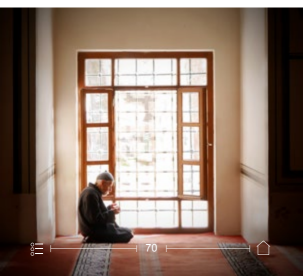
55

Ислам почтил человека и возвысил его положение и освободил его от всякой духовной власти, которая выступала бы в качестве посредника между ним и Аллахом. И он отрицает какую-либо зависимость между счастьем человечества, или его покаянием, или его поклонением и определёнными личностями, какими бы достойными и праведными они ни были.

И он освободил человека от любой власти, утверждающей, что религиозное знание принадлежит исключительно ей. Мы видим, что Коран сделал познание религии и понимание Корана не только правом всех людей, но и их обязанностью. Так, он велит всем мусульманам читать Коран, стремясь понять его, размышлять над заключённым в нём смыслом и претворять его в жизнь, то есть применять его предписания на практике (Коран, 38:29).

Поклонение и вера — между человеком и Господом его, и никто из людей не имеет в этом особых привилегий и не может выступать в качестве посредника. Всевышний близок к Своим рабам.

Он слышит мольбу Своего раба и отвечает на неё. И Он видит его поклонение и молитву и вознаграждает за них. И никто из людей не имеет права отпускать людям грехи и принимать их покаяние. Когда раб Аллаха искренне раскаивается перед Аллахом, Он принимает его покаяние и дарует ему прощение. Аллах близок ко всем, когда они обращаются к Нему и взывают к Нему с мольбами. Как сказал Всевышний в Коране: «Если Мои рабы спросят тебя обо Мне, то ведь Я близок и отвечаю на зов взывающего, когда он взывает ко Мне. Пусть же они отвечают Мне и веруют в Меня, дабы им следовать верным путём» (Коран, 2:186).











# Существуют ли особые ритуалы для принятия ислама?

Если человек решил принять ислам, то от него не требуется совершать никаких сложных обрядов. Также не требуется находиться для этого в определённом месте. Не требуется и присутствие определённых людей. Достаточно произнести два свидетельства, зная их смысл, веря в них и покоряясь тому, на что они указывают. Под двумя свидетельствами подразумеваются слова:

- «Ашхаду алля иляха илляЛлах» (Свидетельствую, что нет божества, кроме Аллаха). То есть свидетельствую и верю, что нет никого достойного поклонения, кроме Аллаха, и поклоняюсь Ему одному, и нет у Него сотоварищей.
- «Ва ашхаду анна Мухаммадан расулю Ллах» (И свидетельствую, что Мухаммад

   посланник Аллаха). То есть я свидетельствую, что Мухаммад — посланник Аллаха ко всему человечеству, и я подчиняюсь его велениям и соблюдаю его запреты и поклоняюсь Аллаху в соответствии с тем, что он узаконил, и в соответствии с его Сунной.



Аллах сотворил людей для того, чтобы они поклонялись Ему, и Он направил к людям посланников, чтобы они обучали их законам Аллаха, напоминали им о вере, преображали религию людей и их мирскую жизнь, подавали им благой пример в её исповедании, исправляли отклонения, призывали людей к следованию правильным путём, дабы у людей, отказавшихся уверовать, не осталось никаких оправданий. Так кто же такие пророки Всевышнего?



Во многих аятах Корана утверждается, что все посланники Всевышнего — люди, которым Он дал откровение и послание. Однако по сравнению с нами эти люди были чище и праведнее. Всевышний избрал их, чтобы они несли Его послание и Его религию людям, как об этом говорится в Коране: «Скажи [о Мухаммад]: "Поистине, я — такой же человек, как и вы. Только мне внушено откровение"» (Коран, 18:110).

Пророки были людьми и появлялись на свет так же, как появляются все люди. И они умирали, подобно остальным.

Они так же болели и не отличались от других людей ни строением тела, ни потребностями.

В них не было ничего божественного, потому что божественность присуща лишь Всевышнему. Они — просто люди, которым было внушено откровение. То есть веления Аллаха пришли к ним через ангелов или иными путями.

Древние народы удивлялись ниспосланию откровений, однако Господь упрекнул их за это удивление и разъяснил, что для него (для удивления) нет оснований, поскольку это — способ донесения до людей Его руководства и предписаний Его религии (Коран, 10:2).

#### Золотая середина в отношении к пророкам

Господь избрал наилучших из Своих созданий, сделав их носителями Своего послания. Это очень праведные и благочестивые люди. В Коране все пророки описываются как ведомые правильным путём, вершащие добро, праведные, избранные, превознесённые над остальными (Коран, 6:84–87).

Если какой-то из пророков допускал ошибку, Господь указывал ему на неё, дабы он исправил её и покаялся в ней. Эти ошибки не были умышленным противоречием тому, чего желал от них Аллах. Эти люди искренне стремились делать всё правильно, но иногда и им случалось ошибаться.

Мы видим, что Коран даёт подробное описание пророков, не превознося их чрезмерно, но и не принижая их. Они защищены от совершения тяжких грехов. И вместе с тем они не были богами или детьми богов, и в них не было ничего божественного.

Это подтверждает диалог, приведенный Всевышним в Коране и который будет иметь место в Судный день.



Коран утверждает, что все посланники Всевышнего — люди, которым Он дал откровение и послание.





Он призван показать непричастность Иисуса к поклонению, которое люди стали обращать к нему: «Вот сказал Аллах: "О Иса [Иисус], сын Марьям [Марии]! Говорил ли ты людям: «Примите меня и мою мать двумя богами наряду с Аллахом>?" Он сказал: "Пречист Ты! Как я мог сказать то, на что я не имею права? Если бы я сказал такое. Ты знал бы об этом. Ты знаешь то, что у меня в душе, а я не знаю того, что у Тебя. Поистине, Ты — Ведающий сокровенное. Я не говорил им ничего, кроме того, что Ты мне велел: «Поклоняйтесь Аллаху, моему Господу и вашему Господу». Я был свидетелем о них, пока находился среди них. Когда же Ты упокоил меня, Ты остался наблюдать за ними. Поистине, Ты — Свидетель всякой вещи"» (Коран, 5:116-117).



√ 78 H

Читающий Коран замечает, что некоторые из его сур (глав) названы именами пророков — например, «Ибрахим (Авраам)», «Юсуф (Иосиф)». Более того, Всевышний назвал одну из сур именем Марии, матери Иисуса.

## Отношение ислама к пророкам

Некоторые люди полагают, что Коран — это истории Мухаммада и рассказы о нём. И их охватывает удивление, когда они узнают, что в Коране 25 раз упоминается имя Иисуса: он возвеличивается, и с него снимаются ложные обвинения. В Коране также 136 раз упоминается имя Моисея. А имя Мухаммада упоминается там всего 5 раз.

В то время как большинство последователей других религий сегодня признают только своих пророков, а к остальным порой относятся враждебно, всякий читающий Коран находит во многих его аятах подтверждение того, что человек не станет мусульманином, пока не уверует во всех посланников.





И что если он не верует в одного из них, или сомневается в истинности его пророческой миссии, или ложно обвиняет его в чём-то, то он выходит из ислама. И Коран утверждает, что Мухаммад и последовавшие за ним уверовали в то, что пришло от Аллаха, и, как следствие, они веруют в Аллаха, ангелов и посланников, не делая различий между ними (Коран, 2:285).



В Коране 25 раз упоминается имя Иисуса: он возвеличивается, и с него снимаются ложные обвинения. В Коране также 136 раз упоминается имя Моисея. А имя Мухаммада упоминается там всего лишь 5 раз.





Иисус (Иса) относится к числу важнейших личностей в истории человечества. Он был одним из тех, кто принёс человечеству много блага. Отношение людей к нему было и остаётся разным. Кто-то считает его Богом или Сыном Божьим, а кто-то относится к нему враждебно, приписывает ему пороки и выдвигает ложные обвинения против него... А как же относится к Иисусу ислам?





#### один из величайших посланников Всевышнего

Коран утверждает, что Иисус — один из величайших и достойнейших посланников Господа, а его мать Марьям (Мария) — правдивейшая женщина, покорная Господу и усердно поклонявшаяся Ему, целомудренная дева. Она забеременела Иисусом без участия мужчины, по воле Всевышнего, Который сотворил его чудесным образом без отца. Так, Всевышний говорит в Коране, что Иисус – вечное чудо, ведь подобно тому, как Всевышний сотворил Адама без матери и отца, так же Своим могуществом Он сотворил Иисуса без отца, сказав: "Будь!" — и тот возник, как говорится в Коране: «Поистине, Иса [Иисус] перед Аллахом подобен Адаму. Он сотворил его из праха, а затем сказал **ему: "Будь!"** — и тот возник» (Коран, 3:59).

#### 2 Мусульмане верят в чудеса, явленные им

Это исцеление прокажённых и слепых, оживление мёртвых, а также сообщения о том, что люди едят и хранят в своих домах. Всё это Иисус делал с позволения Господа. Эти чудеса Всевышний сделал ясным доказательством истинности его пророческой миссии.

# 3 Господь ниспослал ему священное Писание — Евангелие (Инджиль)

Коран подтверждает, что Всевышний ниспослал ему одно из величайших Писаний — Евангелие, дабы оно стало для людей руководством, светом и милостью. Однако за свою долгую историю Евангелие подверглось разного рода искажениям и необоснованным истолкованиям.



## Иисус — человек, а не Бог

Ислам утверждает, что Иисус — человек, которого Всевышний почтил, направив его к израильтянам и явив через него чудеса. При этом никакими божественными свойствами он не обладал. Всевышний сказал в Коране, что Иисус — лишь праведный раб Божий, которого облагодетельствовал Всевышний, даровал ему чудеса, чтобы они были признаком его народа и указанием для них на благо. Всевышний сказал: «Он — всего лишь раб [Божий], которого Мы облагодетельствовали и сделали примером для сынов Исраиля [Израиля]» (Коран, 43:59).

# **5** Не распятый, а вознесённый на небо

Согласно исламу, Иисус не был убит и не подвергался распятию. Всевышний просто вознёс его живым на небеса. Когда враги собирались убить его, Господь придал облик Иисуса другому человеку, и они распяли его и убили, думая, что это Иисус, как об этом говорится в Коране (Коран, 4:157–158).









Пророков Аллаха было много, вот некоторые самые известные из них:

## Адам

Праотец всего человечества. Всевышний сотворил его из глины и велел ангелам пасть ниц перед ним. Он был низведён из Рая на Землю...

# Нух (Ной)

Он призывал своих соплеменников уверовать, но они не уверовали в него, и Всевышний покарал их, наслав на них потоп. Нух вместе с немногими уверовавшими спасся в ковчеге.







## Ибрахим (Авраам)

Один из величайших посланников. Он призывал к единобожию. И он построил Каабу, в сторону которой поворачиваются мусульмане во время своих молитв.

#### Исмаиль (Измаил)

Сын Ибрахима. Он помогал отцу строить Каабу.

# Исхак (Исаак)

Ещё один сын Ибрахима. Он родился после того, как ангелы сообщили Ибрахиму радостную весть о его грядущем появлении на свет.







# Якуб (Иаков)

Сын Исхака. Его называют Исраиль (Израиль), и к нему восходит род сынов Израилевых.

# Юсуф (Иосиф)-

Сын Якуба. Он пережил нелёгкие испытания, но в конце концов стал править Египтом.

# Муса (Моисей)

Один из величайших посланников Всевышнего к сынам Израиля. Господь ниспослал ему Тору и явил через него чудеса. Фараон, правитель Египта, счёл ложью его призыв, и Господь утопил его в море и спас Мусу и тех, кто был с ним.







# Дауд (Давид)

Пророк, которому Господь даровал власть над его соплеменниками.

# Сулейман (Соломон)

Сын Дауда. Господь даровал ему великую власть и подчинил ему множество разных творений.

# Закария (Захария)

Пророк Всевышнего из числа сынов Израиля. Он был опекуном Марьям (Марии), ответственным за её воспитание и обучение. И Всевышний даровал ему сына Яхью (Иоанна), несмотря на преклонный возраст самого Закарии и бесплодие его жены.



## Иса (Иисус)

Один из величайших посланников. По воле Всевышнего он был рождён чудесным образом без отца. Господь послал его к сынам Израиля, ниспослал ему Евангелие и явил через него разные чудеса.

## Мухаммад

Последний из пророков. Всевышний послал его ко всему человечеству, подтвердив правдивость предыдущих пророков, и ниспослал ему Коран, к которому ложь не подберётся ни с какой стороны.







Мухаммад — пророк ислама. Сегодня это имя является одним из самых распространенных в мире. Переводится оно как «достойный хвалы», «восхваляемый за благие нравственные качества и поступки».

Так кто же он - Мухаммад?

## Имя пророка ислама

Мухаммад ибн `Абдуллах ибн `Абдулль-Мутталиб ибн Хашим аль-Кураши. (570–632 гг.)

Все мусульмане убеждены в том, что он:

# Посланник Аллаха ко всем людям

Аллах послал пророка Мухаммада ко всему человечеству, к людям всех национальностей и рас и вменил покорность ему в обязанность всем людям. В Коране говорится: «Скажи: "О люди! Я — посланник Аллаха ко всем вам"» (Коран, 7:158).

## Ниспослание Корана

Аллах ниспослал Мухаммаду последнее и величайшее из Своих Писаний — Коран, к которому ложь не может подобраться ни спереди, ни сзади.

#### Печать пророков и посланников

Аллах послал Мухаммада, сделав его последним пророком, и после него уже не будет пророков. В Коране говорится: «...а является посланником Аллаха и последним из пророков» (Коран, 33:40).



## Что мы знаем о пророке ислама?

#### 1. Рождение

Родился в Мекке, которая находится на западе Аравийского полуострова, в 570 н. э. Отец его умер ещё до его рождения, а матери он лишился в раннем возрасте. Его воспитывал сначала дед Абду-ль-Мутталиб, а потом — дядя Абу Талиб.

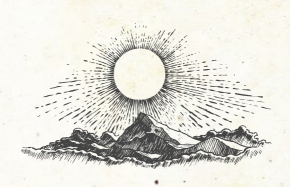
#### 2. Жизнь и взросление

Пророк прожил вместе со своими соплеменниками-курайшитами сорок лет до начала своей пророческой миссии (570—609 гг. н. э.). Он являл собой образец благонравия и выделялся среди остальных тем, что вёл исключительно достойную и праведную жизнь. Среди своих соплеменников он был известен под прозвищем ас-Садик аль-Амин (правдивый и честный). Сначала он пас скот, а позже занялся торговлей.

До ислама посланник Аллаха был приверженцем единобожия, поклонявшимся Аллаху в соответствии с религией Ибрахима, и отвергал идолопоклонство и язычество.

#### 3. Пророческая миссия

Когда Мухаммаду исполнилось сорок лет и он сидел в пещере Хира на горе ан-Нур (гора близ Мекки), размышляя и поклоняясь Аллаха, к нему явилось Откровение от Аллаха. Так началось ниспослание ему Корана, и первыми были ниспосланы слова «Читай! С именем Господа твоего, Который сотворил» (Коран, 96:1). Так было объявлено о том, что эта пророческая миссия с самого начала будет новой эпохой знания, чтения, света и наставления людей на истинный путь. Затем Коран ниспосылался в течение 23 лет.





#### 4. Начало призыва

Посланник Аллаха начал призывать к религии Аллаха. Три года продолжался тайный призыв. После этого в течение десяти лет он вёл открытый призыв, и всё это время он и его сподвижники страдали от притеснения и терпели обиды, наносимые соплеменниками-курайшитами. Он предлагал принять ислам представителям разных племён, прибывающих в Мекку для совершения хаджа, и жители Медины вняли его призыву. После этого мусульмане начали постепенно переселяться в Медину.

#### **5.** Переселение (хиджра)

Он переселился в Медину, которая в то время называлась Ясриб, в 622 г. н. э. Ему в то время шёл пятьдесят третий год. Он переселился после заговора, который был составлен против него лидерами курайшитов, которые противостояли его призыву и однажды решили убить его. В Медине посланник Аллаха прожил десять лет, призывая мусульман к совершению молитвы, выплате закята и исполнению остальных религиозных обязанностей.







#### 6. Распространение ислама

Посланник Аллаха создал ядро исламской цивилизации в Медине после переселения (622-632 гг. н. э.). Он сформировал мусульманское общество, предав забвению племенной фанатизм, распространил знание, утвердил принципы справедливости, праведности, братства, взаимопомощи и порядка. Некоторые племена пытались покончить с исламом, результатом чего стало несколько войн и иных важных событий. Аллах поддержал Свою религию и помог Своему посланнику. После этого люди стали принимать ислам один за другим. Жители Мекки и большинства городов, словом, большинство племён на Аравийском полуострове приняли ислам по доброй воле, избрав для себя эту великую религию.





#### 7. Кончина

К месяцу сафар 11 года от хиджры посланник Аллаха закончил свою миссию и исполнил возложенные на него обязанности. Аллах довёл до конца Свою милость к людям, завершив религию. У пророка начался жар, он тяжело заболел и скончался в понедельник в месяце раби' аль-авваль 11 года от хиджры (8.06.632 г. н.э.) в возрасте 63 лет. Его похоронили в комнате его жены 'Аиши рядом с мечетью пророка в Медине.

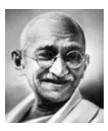








Беспристрастный человек, к какой бы культуре он ни принадлежал, изучив историю жизни пророка Мухаммада, непременно начинает удивляться и восхищаться подробностями из его жизнеописания. И мы видим, как учёные, философы и писатели Востока и Запада засвидетельствовали это и упоминали об этом в своих книгах, статьях и высказываниях. Ниже приводятся примеры.



# Махатма Ганди, известный индийский лидер:

«Мне было интересно ознакомиться с качествами человека, который завладел сердцами миллионов людей...

И я убедился в том, что меч никогда не был тем средством, с помощью которого ислам обрёл то место, которое он занимает. Это произошло благодаря простоте Посланника, точности и правдивости в обещаниях, готовности к самопожертвованию и его искренности по отношению к друзьям и последователям, а также его смелости вместе с абсолютным и полным упованием на Господа и непоколебимой верой в свою миссию... Именно это помогло ему проложить себе путь и перебороть все трудности, а вовсе не меч. Закончив читать второй том жизнеописания Посланника, я почувствовал сожаление от того, что больше томов нет, — мне хотелось бы больше узнать о его великой жизни». (из книги «Собрание сочинений» Махатмы Ганди, 25-ый том)



Майкл Харт, современный американский учёный, поставил Мухаммада на первое место в своём списке ста наиболее влиятельных и ве-

# ликих людей в истории и объяснил свой выбор следующим образом:

«То, что я выбрал Мухаммада и поставил его во главе моего списка важнейших исторических личностей, наверное, удивило многих читателей и даже вызвало у них вопросы и недоумение. Однако я убеждён в том, что Мухаммад — единственный человек в истории, достигший такого полного и явного успеха на обоих поприщах: религиозном и мирском». (из книги «100 самых влиятельных людей в истории»)

<u></u>

103



Известный французский поэт Альфонс де Ламартин в своей книге «История Турции» пишет:

«Если величие цели, скудность средств и потрясающие результаты являются тремя критериями гениальности человека, то кто посмел бы сравнить любого великого человека в истории с Мухаммадом?». (из книги «История Турции»)



# Индийский философ Конера Рамакришна Рао:

«Менялись условия и обстоятельства, однако сам Мухаммад не менялся. Он был все тем же во время победы и пораже-

ния, в радости и беде, в богатстве и бедности. Во всех этих обстоятельствах это тот же человек, обладающий теми же чертами. Таково желание Всевышнего ко всем пророкам, которые не менялись, несмотря на смену обстоятельств». (из книги

«Мухаммад – пророк ислама»)



Иоганн Вольфганг Гёте, известный немецкий поэт, в письме к своей возлюбленной говорит о себе, что, даже дожив до семидесяти

лет, он не перестаёт восхищаться исламом — напротив, его восхищение со временем только увеличивается. (из книги «Гёте и арабский мир» Катрины Момзен)

# Профессор Стобарт пишет:

«Во всей истории человечества нет никого подобного Мухаммаду. Несмотря на очень ограниченные возможности, он явил собой великий героизм. Если мы посмотрим в историю, мы не найдем личности более яркой, чем личность пророка». (из книги «Ислам и его основатель» Джеймса Стобарта)



# Симон Окли в своей книге «История сарацин» говорит:

«Не нужно удивляться распространению исламского призыва, в то

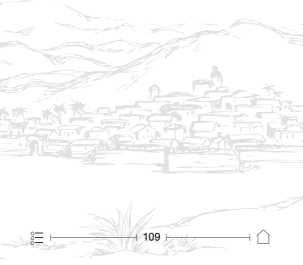
время как можно удивиться его продолжительности и стойкости на протяжении многих веков. И до сих пор то замечательное впечатление, которое Мухаммад произвел в Мекке и Медине, с той же силой и прелестью сегодня действует на индийцев, африканцев и турков, недавно ознакомившихся с Кораном». (из книги «История сарацин»)

Уилл Дюрант, известный американский историк, в написанной им известной книге «История цивилизаций» говорит:



«Если мы будем оценивать людей по степени влияния на других людей, мы обнаружим, что Мухаммад был одним из величайших людей в истории... Он взялся духовный и нравственный повышать народа, которому обжигающий уровень бесплодие пустыни придали дикости. И он добился в выполнении этой задачи такого успеха, к которому не удавалось даже приблизиться ни одному реформатору за всю человеческую историю. И редко можно найти человека, который сумел претворить в жизнь свои мечты в столь полной мере. Когда он начал свой призыв, земля арабов представляла собой бесплодную пустыню, в которой жили племена идолопоклонников, немногочисленные и враждующие между собой. А на момент его кончины они были единой сплочённой общиной.

Он положил конец фанатизму и мифам и воздвиг над иудаизмом и христианством, а также над древней религией своей земли религию простую, ясную и сильную. И возвёл дворец нравственности, фундаментом которого стала доблесть, благородство и национальная гордость. За жизнь одного поколения он сумел одержать победу в сотне битв и создать великое государство. И эта сила, имеющая огромное значение, присутствует сегодня в половине мира». (из книги «История цивилизаций», четвёртый том «Век веры»)





И один из злейших врагов Мухаммада, приняв ислам, поведал нам удивительную историю о том, как письмо пророка было доставлено предводителю византийцев Ираклию (ум. в 628 году). В этом письме Мухаммад призывал его принять ислам. Ираклия удивило это письмо, и он велел привести к нему кого-то из арабов, которые хорошо знали Мухаммада и состояли с ним в родстве. А Абу Суфьян как раз находился по торговым делам в Шаме. Он был одним из предводителей курайшитов и злейших врагов Мухаммада в то время. Вместе со своими сопровождающими он был вызван во дворец, и через переводчиков Ираклий задал им вопросы, свидетельствующие об остроте ума и мудрости этого человека, желая тем самым узнать, правду ли говорит Мухаммад. Получив ответы на свои вопросы, Ираклий сказал, обращаясь к Абу Суфьяну:

«Я спросил тебя о его происхождении, и ты ответил, что он принадлежит к знатному роду, но и все прежние посланники принадлежали к знатным родам своих народов. И я спросил тебя, не говорил ли кто-нибудь из вас подобного до него, ты же ответил, что нет, и я подумал, что если бы кто-нибудь уже заявлял об этом до него, то я решил бы, что этот человек просто повторяет сказанное до него кем-то.

Ещё я спросил тебя, не приходилось ли вам обвинять его во лжи, прежде чем он стал говорить то, что говорит, а ты ответил, что нет, и мне стало ясно, что если он не клеветал на людей, то не станет возводить ложь и на Всевышнего.

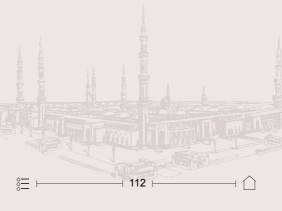
Ещё я спросил тебя, знатные люди последовали за ним или простые, и ты сказал, что простые, но именно они и становятся последователями посланников. Ещё я спросил тебя, увеличивается их число или уменьшается, и ты сказал, что увеличивается, но именно таким и должно быть положение веры, пока оно не достигнет совершенства.

Ещё я спросил тебя, отступается ли от его религии кто-нибудь из принявших её из-за привязанности к своей прежней религии, и ты ответил, что нет, но так и бывает, когда истинная вера проникает в сердца.

Ещё я спросил тебя, не свойственно ли ему вероломство, и ты ответил, что нет, но посланники никогда и не поступают вероломно.

Ещё я спросил тебя о том, что он велит вам делать, и ты ответил, что он велит вам поклоняться Аллаху и не поклоняться никому больше наряду с Ним и запрещает вам поклоняться идолам, велит вам молиться, говорить правду и быть добродетельными.

И, если ты говоришь правду, это значит, что он обязательно овладеет тем, что ныне принадлежит мне. Я знал, что он должен появиться, но не предполагал, что он окажется одним из вас. Если бы я был уверен, что сумею добраться до него, то обязательно постарался бы встретиться с ним» [Бухари, 7].









Когда жену пророка Аишу спросили о его нраве, она не смогла найти ответа более точного, чем: «Его нравом был Коран». Она имела в виду, что он был воплощением учения Корана и его нравственных норм. Ниже приводятся некоторые истории из жизни Мухаммада, призванные продемонстрировать его нрав.

#### Скромность

- Пророку не нравилось, когда кто-то вставал, возвеличивая таким образом его личность. Он запрещал своим сподвижникам поступать подобным образом. И сподвижники, несмотря на свою любовь к нему, не вставали, когда он подходил к ним. Они не делали этого лишь потому, что знали, что он не любит этого [Ахмад, 12345].
- "Ади ибн Хатим пришёл к пророку до того, как принял ислам, а он был одним из лидеров арабов. Он хотел узнать, что в действительности представляет собой призыв пророка. 'Ади рассказывает: «Я зашёл к нему и увидел у него женщину и детей, или одного ребёнка (и он упомянул об их близости к пророку), и я понял, что он — не хосрой и не цезарь» [Ахмад, 19381]. Скромность – черта всех пророков.



Он сам заботился о своих личных вещах и помогал своим домочадцам в их работе по дому.





- Пророк сидел среди своих сподвижников как один из них, ничем не выделяясь, так что прибывший издалека и не знавший его, подходя к сидящему вместе со сподвижниками пророку, даже не мог отличить его от них и спрашивал: «Кто из вас Мухаммад?» [Бухари, 63].
- Его сподвижники передают, что, несмотря на его занятость, он не отказывался идти с людьми, чтобы оказать им помощь, в которой они нуждались, какими бы незначительными ни были потребности этих людей. Сообщается, что служанки в Медине приходили к Мухаммаду просить помощи. И он шёл с ними, куда требовалось, и оказывал им необходимую помощь [Бухари, 5724].
- Благородный сподвижник 'Умар ибн аль-Хаттаб рассказывает о том, как однажды он зашёл к пророку Мухаммаду и, увидев след оставленной циновкой на его боку, заплакал. Пророк спросил: «Почему ты плачешь?» 'Умар ответил: «О посланник Аллаха! Поистине, хосрой [правитель персов] и цезарь [правитель византийцев] владеют [несметными богатствами], а ведь ты посланник Аллаха!» Он сказал: «Неужели ты не доволен тем, что им достанется мир этот, а нам мир вечный?» [Бухари, 3503].

- Он сам заботился о своих личных вещах и помогал своим домочадцам в их работе по дому. Однажды его жену Аишу спросили, чем он занимался дома, и она ответила: «Он помогал членам своей семьи» [Бухари, 644]. То есть он помогал им выполнять работу по дому. Она сказала также: «Он делал то, что делает любой из вас: чинил свои сандалии, зашивал свою одежду» [Ахмад, 24749].
- Пророк сказал: «Не войдёт в Рай тот, в чьём сердце было высокомерие хотя бы на вес пылинки» [Муслим, 91].

#### Милосердие

Пророк сказал: «Милостивых помилует Милостивый. Проявляйте милосердие к тем, кто на земле, — проявит милосердие к вам Тот, Кто на небесах» [Абу Дауд, 4941].

Милосердие пророка имело разные проявления, в том числе:

#### Милосердие к детям

 Известно, что молитва — опора ислама, и во время неё нельзя разговаривать или совершать много лишних движений. И вместе с тем однажды он совершал молитву, держа на руках свою внучку Умаму, дочь его дочери Зейнаб. Совершая земной поклон, он отпускал её, а поднимаясь, снова брал её на руки [Бухари, 494].



• Начав совершать молитву и услышав позади себя плач ребёнка, пророк делал молитву короче, облегчая её. Он сказал: «Приступая к молитве, я желаю совершать её долго, однако, услышав плач ребёнка, сокращаю её, чтобы не причинять беспокойство его матери» [Бухари, 675]..

#### Милосердие к женщинам

- Пророк также сказал, побуждая к заботе о дочерях и хорошему отношению к ним: «Кто будет хорошо заботиться о дочерях, находящихся на его попечении, тому они послужат защитой от Огня» [Бухари, 5649].
- Более того, он наказал строго соблюдать права жён, заботиться о них и учитывать их обстоятельства. Он велел мусульманам заповедовать это друг другу. Он сказал: «Обходитесь с женщинами хорошо» [Бухари, 4890].
- Пророк показал нам прекраснейшие примеры мягкого и ласкового обхождения с домочадцами. Так, он садился около своего верблюда и подставлял своей жене Сафие колено, чтобы она вставала на него и забиралась на верблюда [Бухари, 2120].
- Когда дочь пророка Фатыма заходила к нему, он брал её за руку, целовал и усаживал её на своё место [Абу Дауд, 5217].

#### Милосердие к слабым

Побуждая мусульман заботиться о сиротах, пророк сказал: «В Раю мы с опекающим сироту будем, как эти», – и он сделал знак указательным и средним пальцами, немного отведя их друг от друга [Бухари, 4998].



Он приравнял пекущегося о вдове и бедняке к сражающемуся на пути Аллаха и к тому, кто постится днём и проводит ночи в молитве [Бухари, 5661].

Он сообщил о том, что сочувствие к слабым и соблюдение их прав является причиной получения удела и побед над врагами. Пророк сказал: «Помогите мне найти слабых, ибо благодаря им вы получаете удел и помощь от Аллаха» [Абу Дауд, 2594].

#### Справедливость

- Пророк был справедливым и соблюдал законы Всевышнего Аллаха, даже если из-за этого мог пострадать кто-то из его близких. Он исполнял веление, которое приводится в Коране: «О те, которые уверовали! Свидетельствуя перед Аллахом, отстаивайте справедливость, если даже свидетельство будет против вас самих, или против родителей, или против близких родственников» (Коран, 4:135).
- Когда один из сподвижников пришёл к нему, чтобы походатайствовать за одну уличённую в воровстве женщину, занимавшую достойное место в своём племени, дабы её освободили от наказания, посланник Аллаха сказал: «Клянусь Тем, в Чьей руке душа Мухаммада, если бы украла Фатыма, дочь Мухаммада, я бы отрубил руку и ей!» [Бухари, 4053].

**⊣ 121** ⊢

- Запрещая людям ростовщичество, пророк начал с ближайшего родственника 'Аббаса своего дяди со стороны отца. Он сказал: «И первое ростовщичество, которое я низлагаю, наше ростовщичество, ростовщичество 'Аббаса ибн 'Абду-ль-Мутталиба. Оно отменено полностью» [Муслим, 1218].
- И он сделал критерием цивилизованности и развития общин и народов возможность слабому получить от сильного причитающееся ему по праву без страха и колебаний. Посланник Аллаха сказал: «Не является достойной та община, в которой слабый не может получить принадлежащее ему по праву без выпрашивания» [Ибн Маджа, 2426].

#### Благодеяние и щедрость

• Однажды к нему пришёл какой-то человек, чтобы попросить денег, и пророк сказал: «У меня сейчас ничего нет, но ты купи от моего имени, а когда к нам придут какие-нибудь средства, мы уплатим долг». То есть купи то, что тебе нужно, а я потом заплачу. 'Умар сказал: «О посланник Аллаха! Аллах не обязывал тебя делать то, что выше твоих сил!» Пророку это не понравилось. А тот человек сказал: «Расходуй и не бойся, что Господь Трона будет меньше давать тебе!» Пророк улыбнулся, и по его лицу стало видно, что он радуется [Аль-ахадис аль-мухтара, 88].

 И когда ему привезли 80 тысяч дирхемов, он велел ссыпать их на циновку, а потом стал делить их и не отказывал никому из просящих до тех пор, пока не раздал всё [аль-Хаким, 5423].

#### Терпение и выдержка

Пророк покинул Таиф (горное поселение в 90 км от Мекки) опечаленным. Он пришёл туда, чтобы призвать к исламу его жителей, а они нанесли ему обиду и дали ему прескверный ответ. И когда он возвращался в Мекку, к соплеменникам, которые гнали и обижали его, Всевышний послал к нему ангела, который предложил ему погубить жителей Таифа. Однако он отказался, сказав: «Нет... Я надеюсь, что Аллах выведет из их чресел тех, кто будет поклоняться одному лишь Аллаху, не придавая Ему никаких сотоварищей» [Бухари, 3059].Особого внимания заслуживает то, как поступил пророк с жителями Мекки, которые изгнали его из города и на протяжении многих лет причиняли ему вред своими языками и своими мечами, а также не упускали случая причинить зло ему или его сподвижникам.

• Когда Всевышний даровал ему победу и он покорил Мекку, все эти люди оказались в его власти, и тогда он сказал: «Как вы думаете, что я сделаю с вами?» Они ответили: «Благо, ведь ты — благородный брат и сын благородного брата». Он сказал: «Я скажу вам, как сказал брат мой Юсуф [пророк Иосиф, который простил братьев, причинивших ему зло и бросивших его в колодец]: «"Сегодня я не стану укорять вас. Да простит вас Аллах, ибо Он — Милостивейший" (Коран, 12:92). Идите, вы свободны!» [Байхакы, 18275].

#### Равнодушие к мирским благам

- Пророк постоянно претворял в жизнь слова Всевышнего: «Не заглядывайся на то, чем Мы наделили некоторых из них [неверующих], чтобы подвергнуть их этим искушению. Это блеск земной жизни, а удел твоего Господа лучше и долговечнее» (Коран, 20:131).
- Однажды к нему зашёл его сподвижник Умар, будущий второй халиф мусульман. Пророк лежал на циновке без всякой подстилки, и из-за этого на его боку остался след. 'Умар сказал: «И я огляделся и не увидел в доме ничего, на чём можно было задержать взор, и сказал: "О посланник Аллаха, обратись к Аллаху с мольбой, чтобы он сделал твою общину состоятельной и обеспеченной, ибо персы и византийцы обладают богатствами, а ведь они не поклоняются Аллаху". Он сел и сказал: "Ты сомневаешься, о Ибн аль-Хаттаб? Этим людям предназначенные для них блага были дарованы уже в этой жизни"» [Бухари, 2336].

- Пророк говорил: «Что мне до мира этого? В этом мире я подобен всаднику, который остановился ненадолго в тени дерева, а потом уехал прочь, покинув его» [Тирмизи, 2377].
- Бывало, что в домах пророка по месяцу, а иногда и по два-три, не зажигали огонь для приготовления горячей пищи, а ели они только финики и воду [Бухари, 2428]. Ему случалось проводить целый день голодным, и он не мог найти ничего съестного, кроме плохих фиников, чтобы утолить голод [Муслим, 2977]. И он до самой своей кончины не ел досыта пшеничного хлеба в течение трёх дней подряд и почти всегда питался только простым ячменным хлебом [Муслим, 2976].

Пророк ислама уподобил свое положение в этом мире положению всадника, который остановился ненадолго в тени дерева, а потом уехал прочь, покинув его.

#### Честность и верность слову

- Верность слову и исполнение обещаний относятся к высочайшим нравственным качествам, особенно когда речь идёт не о том случае, когда человек отвечает добром на добро или исполняет обязательства, наложенные на него двусторонним соглашением. Именно так поступал Мухаммад. Он отвечал на добро ещё большим добром, даже если его не обязывали к этому никакие договоры и соглашения. А что говорить о тех случаях, когда подобные договоры имели место?
- Когда Ираклий, предводитель христиан, спросил язычников-курайшитов о качествах пророка, он спросил в том числе и о том, поступает ли он вероломно. Те ответили, что нет. Ираклий сказал: «Посланники никогда и не поступают вероломно [Бухари, 7].
- И он был безгранично предан своей первой жене Хадидже, отводя ей высочайшее положение, признавая её заслуги и стараясь оказывать почёт её близким и подругам.

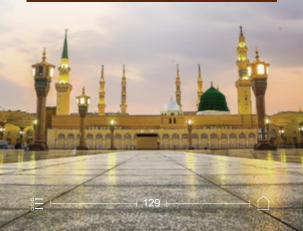




- Жена пророка 'Аиша сказала: «Никкому из его жён я не ревновала его столь сильно, как к Хадидже [первая жена пророка, умершая ещё до его переселения в Медину], которую я никогда в жизни не видела! Пророк часто вспоминал о ней, и нередко бывало так, что он резал овцу, разрубал её на части, а потом посылал мясо подругам Хадиджи, и тогда я говорила: "Можно подумать, что не было в мире женщин, кроме Хадиджи!" А он отвечал мне: "Поистине, была она такой-то и такой-то [перечисляя её достоинства]..."» [Бухари, 3607].
- Однажды к пророку прибыла делегация от негуса (эфиопского правителя, который предоставил первым мусульманам убежище, когда начались гонения на них). Он поднялся и сам стал прислуживать членам делегации. Сподвижники сказали: «Мы избавим тебя от этой работы». Но он сказал: «Поистине, они оказывали гостеприимство моим сподвижникам, и я желаю отплатить им за это» [Шуаб аль-иман, 8704].

Мухаммад показал прекрасные примеры истинного благонравия во всех жизненных сферах, исполняя веления Аллаха и следуя примеру благородных пророков, приходивших к людям до него.

Мечеть пророка Мухаммада, которую он сам построил в лучезарной Медине — втором священном городе для мусульман после Мекки. Пророк Мухаммад переселился в Медину, построил там мечеть и был захоронен в этом городе. Ежегодно миллионы мусульман посещают Мечеть пророка.





Мусульмане уделяли огромное внимание передаче слов пророка. Они передавали их устно и письменно, и учёные состязались в точности их передачи. Эти учёные подарили миру уникальную систему проверки достоверности сообщений и отличия достоверных сообщений от недостоверных. Каждое слово, каждое предложение досконально проверялось, и любые добавления сразу отделялись.

Вот некоторые из примеров высказываний пророка Мухаммада:

- «Поистине, дела оцениваются по намерениям, и, поистине, каждому человеку достанется лишь то, что он намеревался обрести» [Бухари, 1].
- «Благочестие есть благонравие, а грех

   это то, что не даёт покоя душе твоей
  и о чём ты не желаешь, чтобы узнали
  люди» [Муслим, 2553].
- «Будь равнодушен к мирским благам, и полюбит тебя Аллах; и будь равнодушен к тому, что принадлежит другим людям, и полюбят тебя люди» [Ибн Маджа, 4102].
- «Моё положение и положение пророков, которые были до меня, можно сравнить с положением человека, который построил дом, сделав его добротным и украсив его, однако он не положил один кирпич в углу. И люди стали ходить вокруг дома, восхищаться им и говорить при этом: "Почему же ты не положил один кирпич?" Я и есть этот кирпич, и я последний из пророков» [Бухари, 3342].



«Вы не войдёте в Рай, пока не уверуете, а вы не уверуете, пока не полюбите друг друга. Так не указать ли вам на то, что поможет вам полюбить друг друга? Приветствуйте друг друга» [Муслим, 54].

- «[Настоящий] мусульманин тот, от языка и рук которого не страдают другие мусульмане, а [настоящий] переселенец — покидающий то, что запрещено Аллахом» [Бухари, 10].
- «Бойся Аллаха, где бы ты ни был, и вслед за скверным делом совершай благое, чтобы оно стёрло его собой, и проявляй благонравие в отношениях с людьми» [Тирмизи, 1987].
- «С тем, кто обидел зиммия [иудея или христианина, живущего на территории мусульман под их защитой], я буду вести тяжбу, а с кем я буду вести тяжбу, того я одолею в ней в Судный день» [Абу Дауд, 3052].
- «Милосердных помилует Милостивый.
   Проявляйте милосердие к тем, кто на земле, и помилует вас Тот, Кто в небесах» [Абу Дауд, 4941].
- «Того, кто избавит верующего от одной из печалей мира этого, Аллах избавит от одной из печалей Дня воскресения. Тому, кто облегчит положение несостоятельного должника, Аллах облегчит положение его и в мире этом, и в мире вечном. А того, кто покроет мусульманина, Аллах покроет и в мире этом, и в мире вечном. Аллах будет помогать Своему рабу до тех пор, пока сам он помогает своему брату по вере. И кто отправится в путь ради

**⊣ 134** ⊦

получения знаний, тому Аллах облегчит за это дорогу в Рай... И того, кого задержали его дела, не продвинет вперёд его происхождение» [Муслим, 2699].

- «Кто обманывает, тот не из нас» [Муслим, 102].
- «В своём милосердии, любви и сочувствии друг к другу верующие подобны единому телу: когда одну из его частей поражает болезнь, всё тело отзывается на это бессонницей и горячкой» [Муслим, 2586].
- «Каждый из вас пастырь, и каждый из вас несёт ответственность за свою паству. Правитель пастырь, и он несёт ответственность за свою паству; и мужчина пастырь для своей семьи, и он несёт ответственность за свою паству; и женщина пастырь в доме мужа своего, и она несёт ответственность за свою паству; и слуга пастырь для имущества своего хозяина, и он несёт ответственность за свою паству. Каждый из вас пастырь, и каждый из вас несёт ответственность за свою паству» [Бухари, 4892].
- «Лучший из вас тот, кто лучше всех относится к своей семье, а я лучше вас всех отношусь к своей семье» [Тирмизи, 3895].



• «Один человек шёл по дороге, и его стала мучить жажда. Он увидел колодец, спустился в него, попил, а потом поднялся наверх и вдруг увидел собаку, высунувшую язык, которая ела землю от жажды. Этот человек сказал себе: "Эта собака страдает от жажды так же, как страдал я". И он снова спустился в колодец, наполнил свой башмак водой и напоил собаку. И Аллах отблагодарил его и простил ему его грехи». Люди спросили: «О посланник Аллаха! За [заботу о] животных нам тоже полагается награда?» Он ответил: «Награда полагается за [заботу обо] всём живом» [Бухари, 2466].

- «Признаков лицемера три: рассказывая, он лжёт; обещая, нарушает своё обещание; а когда ему доверяют, он поступает вероломно» [Бухари, 33].
- «К прекрасным проявлениям ислама относится оставление человеком того, что его не касается» [Тирмизи,2317].
- «Поистине, Аллах любит мягкость во всём» [Бухари, 5678].
- «Кто лишён мягкости, тот лишён всякого блага» [Муслим, 2592].



### Как Коран описывает Божьего пророка Мухаммада?

Коран рассказывает нам о личности Мухаммада и о его отношениях с окружающими, и в этих описаниях одновременно проявляются его нрав, достоинства и человеческая природа.

- Он милость для миров, то есть для всех людей, а не только для мусульман (Коран, 21:107).
- Он человек великого нрава (Коран, 68:4).

- Он всеми силами стремился наставить людей на истинный путь, и его очень печалило их пребывание в заблуждении. Поэтому в Коране Всевышний несколько раз подчёркивает, что его миссия ограничивается только донесением призыва до людей, тогда как Всевышний сам наставляет на путь истинный кого пожелает (Коран, 11:12; 6:107, 18:110).
- Он старался найти оправдание людям и снисходительно относился к их ошибкам (Коран, 9:43).
- Он обращался к Господу с мольбами, прося прощения для своих врагов до тех пор, пока Он не запретил ему (Коран, 9:80).
- Ему было тяжко видеть страданиям верующих, он был сострадательным и милосердным к ним (Коран, 9:128).
- Порой долгое пребывание людей в его доме стесняло его и причиняло ему неудобства, однако стыдливость мешала ему сказать им об этом (Коран, 33:53).
- Он был великодушным и мягкосердечным человеком с лёгким характером. Он мягко относился к своим сподвижникам, советовался с ними и прислушивался к их мнению в самых трудных обстоятельствах (Коран, 3:159).

# Коран вечное чудо ислама

Что же представляет собой Коран книга, занимающая первые места в списках наиболее покупаемых и часто распространяемых книг по всему миру и в которую, к тому же, верит более полутора миллиардов мусульман?

## Коран — священная книга мусульман. При этом они верят в следующее:

- Коран слова Аллаха, ниспосланные пророку Мухаммаду в качестве света и руководства для людей.
- Коран последнее из небесных Писаний.
- Коран защищён Всевышним от изменений и искажений.
- Чтение и заучивание Корана является поклонением, равно как и исполнение содержащихся в нём предписаний и подчинение установленным им законам.

Ниспослание началось посредством ангела Джибриля (Гавриила) после того, как пророку исполнилось 40 лет. Первым ниспосланным аятом стали слова Всевышнего: «Читай во имя Господа Твоего, Который сотворил...». Коран ниспосылался частями на протяжении 23 лет — часто в связи с определёнными обстоятельствами, в которых оказывались мусульмане, и случаями из их жизни.

Коран содержит 114 сур, отличающихся друг от друга темой и стилем, однако все они являют собой непревзойдённый образец красноречия и истинный шедевр арабского языка, и это никто не подвергает сомнениям. И все они содержат руководство для людей и призыв к поклонению одному лишь Всевышнему.

#### Главные темы, затрагиваемые Кораном:

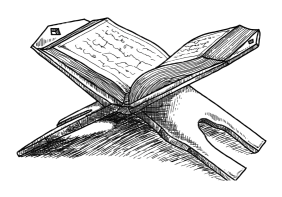
- 1. Утверждение единственности Аллаха и опровержение ложных утверждений тех, кто придаёт Ему сотоварищей.
- Истории пророков и древних народов.
- Призыв к созерцанию многочисленных творений, которыми наполнена наша Вселенная, и осознанию того, сколько благ и милостей даровал нам Всевышний.
- 4. Разъяснение положений религии, то есть велений и запретов Всевышнего.
  - Разъяснение качеств, присущих верующим, и предостережение от скверных качеств.





- 6. Рассказ о Судном дне и о воздаянии, ожидающем творивших добро и творивших зло.
- 7. Воспитание верующих через комментарии к событиям, происходящим с пророком и его сподвижниками.

Это лишь некоторые особенности Koрана...





# Чудесная особенность, касающаяся заучивания Корана

Всевышний назвал своё заключительное Писание словом «аль-куръан», производным от глагола, означающего «чтение», потому что Корану суждено читаться и храниться в памяти людей. Во многих аятах он называется «аль-китаб» (написанное), как указание на то, что он будет записан и сохранён в письменном виде. И действительно, Коран был сохранён посредством заучивания наизусть и письменной фиксации. Как только ниспосылался какой-нибудь аят, люди тут же заучивали его наизусть, однако свидетельство заучивших его не принималось, как бы много их ни было, если их слова не совпадали с записанным. Точно так же не принималась запись, не подтверждённая людской памятью.

В то же время христианские учёные признают, что наличие противоречий в Евангелии естественно и ничего неожиданного в этом нет, учитывая тот факт, что записывающие его опирались на несколько различных источников, созданных в разное время, а также то, что откровение, содержащееся в Евангелии, не было ниспослано напрямую, хотя сами они считают, что им достаточно того, что в целом Евангелие содержит в себе руководство для людей.

Если же говорить о Коране, то любой беспристрастный читатель непременно признает, что никаких противоречий в нём нет, потому что и слова, и смысл в нём — от Всевышнего, и Коран был заучен и записан прямо из уст благородного пророка Мухаммада, которому он был ниспослан. И к нему ничего не добавляли, и от него ничего не убавляли; и мусульмане, к каким бы течениям и направлениям они ни относились, не имеют разногласий даже в отношении одного слова в нём.

Коран сохранялся и передавался из поколения в поколение на протяжении долгих веков с высочайшей степенью точности, и текст его, передаваемый в письменном виде, всегда тщательно выверялся во избежание малейших расхождений и несоответствий, а устно он передавался вместе со всеми особенностями его правильного чтения.

И списки Корана всегда идентичны. Они не отличаются друг от друга ни буквой, ни огласовкой. И если купить экземпляр Корана в Китае или в Центральной Африке и сравнить его с рукописями тысячелетней давности, хранящимися в музеях по всему миру, то обнаруживается нечто удивительное: те же буквы — ничего не изменилось, и те же правила чтения, несмотря на различия эпох и языков. И неважно, от кого ты услышишь его — от ребёнка, читающего его наизусть где-нибудь в Индонезии, или от мусульманского учёного, который преподавал его в Мекке тысячу лет назад. В Коране говорится: «Неужели они не задумываются над Кораном? Ведь если бы он был не от Аллаха, то они нашли бы в нём много противоречий» (Коран, 4:82). И это неудивительно, учитывая, что Всевышний обещал оберегать его, сказав: «Поистине, Мы ниспослали Напоминание, и Мы оберегаем его» (Коран, 15:9).



# Чудесная особенность, связанная со смыслом и воздействием на людей

Сосредоточенно читающий Коран обнаруживает, что он обращается к читателю напрямую, лично, и не перестаёт вести с ним дискуссию и диалог. Но что самое удивительное — Коран опережает его мысли и направляет их ход, как будто он читает их прежде, чем человек выскажет их.

Да, художнику удаётся порой изобразить глаз так, что кажется, будто он наблюдает за человеком, куда бы он ни пошёл. Однако как может книга следовать за ходом мыслей читателя и предугадывать их? А ведь Коран порой отвечает на вопрос прежде, чем он успеет возникнуть у читателя. И это несмотря на различия читателей, их культуры и обстоятельств!

Коран обладает этой удивительной способностью выявлять устремления и склонности человека, раскрывать его секреты, демонстрировать его слабость. И то, что в первое мгновение кажется читателю жестоким, на самом деле нужно для того, чтобы пробудить душу, дабы задать разуму и сердцу вопросы, которые до этого человек откладывал и от ответа на которые бежал.

Когда кто-либо из нас читает Коран, знакомясь с историями и описаниями разных людей, и живёт тайнами их мыслей, эмоций и побуждений, заблуждением одних и спасением других, он невольно останавливается, переосмысливая всё это, будто пытаясь перекроить. Но вот аят следует за аятом, пример за примером, образ за образом, и воздействие их таково, что они становятся всё ближе и ближе сердцу, и в конце концов Коран становится зеркалом души, в котором отражается её истинная сущность, её пороки и изъяны, её способности и возможности. Он как будто «прочёсывает» душу до дна, дабы в конце концов она явилась покорной, признающей, что нет божества, кроме Всевышнего.

Когда человеком овладевает отчаяние и безысходность, он читает: «О рабы Мои, которые излишествовали во вред самим себе! Не отчаивайтесь в милости Аллаха. Поистине, Аллах прощает все грехи, ибо Он — Прощающий, Милостивый» (Коран, 39:53).

Когда он пребывает в растерянности и чувствует, как что-то точит его изнутри, и ощущает потребность в ком-то, на кого можно положиться и у кого можно просить защиты, тогда он находит радость в словах Всевышнего: «Если Мои рабы спросят тебя обо Мне, то ведь Я близок и отвечаю на зов взывающего, когда он взывает ко Мне.

Пусть же они отвечают Мне и веруют в Меня, дабы им следовать верным путём» (Коран, 2:186).

Размышляя о своей жизни, которая стала неуправляемой и неподвластной ему, он обнаруживает целительный бальзам и надёжную опору в словах Всевышнего, приводимых в Коране: «Аллах возлагает на душу только то, что она в силах вынести. Будет ей на пользу то, что она приобрела [благими деяниями], и будет ей во вред то, что она приобрела [дурными деяниями]. Господь наш! Не взыщи с нас, если мы позабыли или ошиблись! Господь наш! Не возлагай на нас бремя, которое Ты возложил на наших предшественников. Господь наш! Не обременяй нас тем, что нам не под силу. Будь снисходителен к нам! Прости нас и помилуй! Ты — наш Покровитель. Помоги же нам одержать верх над неверующими людьми» (Коран, 2:286).

Историк Уилл Дюрант признаёт значимость и положение Корана вместе с остальными беспристрастными, говоря:

«В Коран уверовало множество учёных и мыслителей разных эпох в прошлом и в наше время, в которое мы живём. В него также уверовало бесчисленное множество людей с самым разным уровнем умственного развития и с разным мышлением. А всё потому, что он принёс истинные и ясные убеждения, принимаемые всеми...

Это самые простые убеждения, в которых нет неясностей, и они крайне далеки от мёртвой привязанности к каким-то обрядам... Они — наиболее свободные от язычества и посредничества между человеком и Богом... Ислам научил людей преодолевать жизненные трудности и терпеть налагаемые жизнью ограничения, не зная жалоб и устали... Коран дал определение религии и очертил её границы таким образом, что ни христианин, ни иудей с правильными убеждениями не обнаруживает ничего такого, что мешало бы ему принять эти убеждения» (из книги «История цивилизаций», 13/68-69).

«Благочестие состоит не в том, чтобы вы обращали ваши лица на восток и запад. Но благочестив тот, кто уверовал в Аллаха, в Последний день, в ангелов, в Писание, в пророков, кто раздавал имущество, несмотря на свою любовь к нему, родственникам, сиротам, бедным, путникам и просящим, расходовал его на освобождение рабов, совершал молитву, выплачивал закят, соблюдал договора после их заключения, проявлял терпение в нужде, при болезни и во время сражения. Таковы те, которые правдивы. Они и есть богобоязненные» (Коран, 2:177).

Историк Уилл Дюрант сказал: «В Коран уверовало множество учёных и мыслителей разных эпох в прошлом и в наше время, в которое мы живём. В него также уверовало бесчисленное множество людей с самым разным уровнем умственного развития и с разным мышлением. А всё потому, что он принёс истинные и ясные убеждения, принимаемые всеми... Это самые простые убеждения, в которых нет неясностей»



Этот вопрос почти неизбежно возникает, когда речь заходит о священном Писании мусульман — Коране — и Мухаммаде: «Почему мы должны принимать версию мусульман? Разве у нас нет права задавать вопросы?»



Историки согласны в том, что Коран принёс нам араб, не умевший ни читать, ни писать. Он родился в Мекке в шестом веке, и его звали Мухаммад ибн 'Абдуллах. Все эти факты подтверждает история. А её свидетельство поистине бесценно.В самом Коране ясно говорится, что он не сочинён тем, кто принёс его людям, а представляет собой слова, которые Аллах внушил пророку, и единственная роль пророка состоит в донесении его до людей и разъяснении его им, и он не имеет права ничего добавлять к нему и ничего убавлять от него.

А возможно ли такое, что Мухаммад сам придумал Коран или научился его содержанию у кого-то, а потом переиначил его на свой лад и преподнёс людям?



Если пророк ислама хотел лживо приписать Коран Всевышнему ради распространения своей власти, то почему он не стал утверждать, что все его слова — от Господа?

Возникновение подобных вопросов у тех, кто не знаком с Кораном и биографией пророка Мухаммада, вполне естественно.

Нам известно (и история подтверждает это), что многие писатели и мыслители брали чужие идеи и произведения и приписывали их себе. Но зачем человеку приписывать плоды своего разума кому-то другому?

Возникает ещё один вопрос: если Мухаммад хотел лживо приписать Коран Всевышнему ради распространения своей власти, то почему он не стал утверждать, что все его слова — от Господа? И возможно ли предположить, что Мухаммад сочинил Коран сам и приписал его Всевышнему с целью распространить свою власть и возвысить своё положение, притом что в самом Коране в некоторых аятах содержатся явные упрёки в адрес Мухаммада, ему даются указания и исправляются его ощибки?

Коран, как обнаруживает его читатель, не исключает из этих упрёков ни одну область — ни личную, ни общую. Так, он упрекает Мухаммада и даёт ему наставление в некоторых вопросах, связанных с его семейной жизнью, а также разъясняет ошибочность некоторых его решений в роли предводителя, и ему делаются замечания даже относительно его методов призыва людей к религии!

Например, однажды слепой человек из числа сподвижников Мухаммада пришёл к нему, когда тот был занят призывом курайшитской знати к исламу. А этот слепой не знал о занятости пророка и попросил его: «Научи меня из того, чему научил тебя Аллах», – повторив свою просьбу несколько раз. И Мухаммад нахмурился, поскольку желал, чтобы слепой подождал, пока он не освободится от своего занятия. И он не стал уделять внимание слепому и отвечать ему.

И Коран увековечил это происшествие, не только детально описав то, как Мухаммад нахмурился в ответ на просьбу слепого и оставил его без ответа, но и упрекнул его за этот поступок и велел ему впредь не поступать подобным образом. Эти события описываются в суре «Нахмурился» (аяты 1–11). И с тех пор, когда этот слепой приходил к пророку, тот всегда говорил: «Добро пожаловать тому, из-за кого упрекнул меня Господь мой!» — и стелил для него свой плащ, чтобы он сел на него.

В Коране приводится несколько историй, содержащих наставления и упрёки, адресованные пророку, — такие, что большинству из нас вряд ли понравилось бы, если бы в его адрес прилюдно прозвучало нечто подобное. Неужели кто-то станет распространяться о своих ошибках и увековечивать их в истории подобным образом, если при этом он стремится снискать высокое положение и быть почитаемым среди людей?!

Кроме того, история сохранила для нас несколько случаев, когда Мухаммад оказывался в очень трудном положении и страстно желал, чтобы ему было ниспослано откровение, подтверждающее его правдивость и его положение или же оправдывающее его или членов его семьи.

Так, однажды враждебно относившиеся к нему и обижавшие его соплеменники обратились за помощью к знатокам предыдущих Писаний, желая использовать их знания в своей борьбе с пророком.

Те посоветовали им задать Мухаммаду три вопроса, и если он ответит на них, то он действительно пророк, а если нет, значит, он не является пророком. И они действительно задали ему эти три вопроса, а он сказал: «Я дам вам ответ завтра».

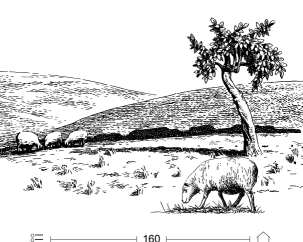
Однако откровение всё не приходило и не приходило, и его враги, проходя мимо него, стали насмехаться над ним, потому что он не давал им ответа на их вопросы. Мухаммада сильно опечалило это. И лишь спустя 15 дней к нему наконец пришло откровение и он смог дать ответы на эти вопросы, и вместе с этим откровением пророку было сказано следующее: «И никогда не говори: "я сделаю это завтра", — не добавив: "если пожелает Аллах"» (Коран, 18:23-24).

Таким образом, Господь задержал откровение с целью преподать урок Своему пророку.

# Повторяющиеся обвинения

Жизненный путь Мухаммада относится к числу явных доказательств его правдивости.

Человек, не умеющий ни читать, ни писать, живущий в окружении таких же не знающих грамоты соплеменников, ведущий такой же образ жизни, что и они, и посещающий их собрания (за исключением связанных с нечестием), занятый добыванием хлеба насущного для себя и своей семьи, пасший в своё время овец за плату, а потом занявшийся торговлей, не имеющий никаких связей с учёными и проживший таким образом сорок лет...



И вдруг он обращается к соплеменникам со словами, подобных которым никто из них не слышал, ибо ничего подобного не говорили им их отцы. И он рассказывает им истории древних народов, знакомит их с историей сотворения мира, сообщает им подробности жизни пророков, приходивших к людям до него, и диктует им подробно разъяснённые нормы и законы, регулирующие буквально все стороны человеческой жизни!

Для врагов Мухаммада из числа его соплеменников это стало настоящим ударом, и они принялись лихорадочно соображать, какие обвинения можно выдвинуть против него, дабы отвратить людей от него?

Трудно утверждать – рассуждали они, – что Мухаммад сочинил Коран, поскольку каждый, кто слышал Коран и размышлял над его содержанием, понимает, что это не так. И нельзя утверждать, что он научился тому, о чём говорится в Коране, у других, поскольку он живёт среди нас и его жизнь известна нам во всех подробностях...

И они стали выдвигать против Мухаммада противоречивые обвинения. Порой они заявляли, что он перенял своё учение от живших до него, а порой начинали утверждать, что всё это он придумал сам. А иногда они говорили, что он пересказывает то, что видит во сне. Но поскольку как-то доказать все эти утверждения они были не в силах, то в конце концов начали утверждать, что он либо колдун, либо поэт, либо одержимый.

История повторяется. Разве Моисея не обвиняли в колдовстве? Разве Иисуса не называли одержимым?

Нечто подобное случалось с пророками, которые приходили к людям до Мухаммада: не находя, в чём их можно обвинить, их враги начинали называть их колдунами, одержимыми, безумными и так далее. Так обычно ведёт себя лжесвидетель: почувствовав, что его вот-вот раскроют и его ложь станет очевидной, он начинает метаться и хвататься за каждую соломинку и сыпать абсурдными обвинениями в надежде, что ему удастся избежать разоблачения... Только куда ему до этого!



# Почему бы не считать это просто одарённостью?

Никто не отрицает, что Всевышний наделил разум способностями, которые трудно даже представить. Однако разве не естественно предположить, что у способности разума делать выводы и проникать в суть явлений тоже есть предел? Разум подтверждает существование Могущественного Господа-Творца и признаёт, что Его справедливость предполагает существование иной жизни, в которой каждому воздастся за совершённое добро и зло. Однако способен ли разум подтвердить детали и подробности, не имея никаких доказательств и свидетельств?

Человек, читающий Коран, обнаруживает, что он расширяет для нас границы веры многочисленными подробностями и детально описывает, как началось сотворение мира и как всё закончится, описывает Рай с его блаженством и Ад с его муками, упоминая даже о количестве его врат и о числе его ангелов. Коран также содержит множество подробных сведений о Вселенной и человеке. На какой же теории разума основаны все эти подробности?

Ведь ни острый ум, ни одарённость не в силах привести своего обладателя ко всем этим подробностям, и они представляют собой либо ложь и безосновательные предположения, не соответствующие действительности, либо истину, которую невозможно узнать без обучения и подсказок.

Современная наука не только не опровергает сказанное в Коране, но и открыто соглашается со многими его утверждениями. Если же говорить о сокровенном, то утверждения Корана, относящиеся к этой категории, не противоречат содержанию предыдущих Писаний.



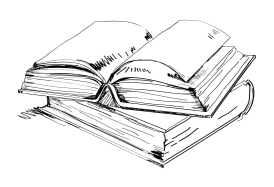
# Может быть, Коран — это измененная версия других книг?

Давайте зададимся вопросом: возможно ли такое, что Мухаммад почерпнул всю информацию, содержащуюся в Коране, из предыдущих Писаний?

Для начала вспомним, что Мухаммад не знал грамоты, и абсолютное большинство его соплеменников также не умели ни читать, ни писать, и у них не было знаний в данной области. И известно, что он не общался с людьми Писания (христианами и иудеями), хотя и встречался с одним из них на несколько мгновений в детстве, во время путешествия, в которое он отправился в сопровождении родственников. Кроме того, история подтверждает, что знатоки Писаний в ту эпоху скрывали знание, дабы за счёт единоличного обладания им сохранять свой авторитет и положение. Следовательно, это знание было труднодоступным.

Даже если не принимать во внимание всё вышесказанное, любому исследователю Корана становится ясно, что далеко не всё в Коране совпадает с Писаниями, существовавшими в те времена. Как раз напротив, Коран исправляет ошибки, которые появились в этих Писаниях в результате искажения их духовенством, и дополняет

некоторые истории, приведённые в этих Писаниях, новыми подробностями, раскрывая при этом знание, скрываемое духовенством, разъясняя в том числе и некоторые неправильные убеждения и неблаговидные поступки, которые духовенство приписало пророкам, хотя это совершенно не соответствовало истине. И подобных примеров в Коране множество. Так можно ли после этого предположить, что Мухаммад был учеником этих людей и черпал сведения в их источниках?



# Историческая действительность

Беспристрастному и объективному исследователю стоит задаться ещё одним вопросом: разве Мухаммад не был арабом?

А ведь история утверждает, что в те времена единственным искусством арабов, которым они могли по праву гордиться, было их поразительное красноречие. А их самым важным достижением были поэтические произведения — плоды их красноречия, ради которых они устраивали собрания и ярмарки. Эти произведения играли столь важную роль, что одна поэма могла возвысить или, напротив, принизить целое племя.

Труды по истории и литературе сообщают нам, что в те времена, стоило кому-то из них сочинить стихи или прозу, их непременно подхватывали другие, исправляя недостатки произведения и дополняя его, а также отвечая ему в том же стиле. Они с удовольствием состязались и мерились силами на этом поприще.

И вот Мухаммад бросил вызов своим врагам, которые боролись с ним как только могли и использовали любую возможность, чтобы навредить ему и отвратить от него людей. Он предложил им попробовать сочинить нечто подобное Корану или хотя бы малой его части. Но они ответили молчанием и не приняли этот вызов!

Разве он не боялся предлагать им сделать то, в чём они были мастерами и что у них получалось лучше всего? Разве естественным следствием этого вызова не должно было стать принятие его если не целыми группами, то, как минимум, некоторыми отдельными особо талантливыми в этой области людьми, которые своими сочинениями доказали бы ложность того, что принёс он?

Даже если предположить, что Мухаммад осмелился бросить этот вызов, хорошо зная способности своих соплеменников, то как он мог с такой смелостью утверждать, что его вызов не смогут принять не только они, но и никто из представителей грядущих поколений до самого Судного дня? Как он мог быть так уверен, что люди не смогут сочинить ничего подобного даже небольшой части Корана, даже если соберутся вместе и будут помогать друг другу?

Решиться на подобную авантюру может только человек, абсолютно уверенный в том, что говорит. А ведь всё так и было. Курайшиты, включая самых талантливых поэтов, не смогли ничего противопоставить Корану: они не сочинили ничего подобного даже небольшой части Корана. С тех пор и вплоть до сегодняшнего дня никто так и не сумел сочинить нечто подобное Корану. Все, кто предпринимал такие попытки, терпели неудачу и становились посмешищем для своих же соплеменников.

168 ⊦

# Сура «Аль-Фатиха» (Открывающая книгу)

Она является самой великой сурой Корана. Мусульманин многократно произносит её во время молитв. Краткий смыл этой суры таков:



Смысл суры «Аль-Фатиха»



#### «Бисмил-ляяхи ррахмаани ррахиим»

«С именем Аллаха Милостивого, Милосердного!»: Начинаю с имени Аллаха, возвеличивая Его, и Он – обладатель милости, которая объёмлет всё.

### «Аль-хамду лил-ляяхи раббиль-'аалямиин»

«Хвала Аллаху, Господу миров»: Я восхваляю Аллаха посредством всех Его качеств, дел и милостей, тайных и явных, с любовью к Нему и возвеличиванием Его. Господь — это Творец, Властелин, Распорядитель и Благодетель мирами всех творений.

#### «Ар-рахмаани ррахиим»

«Милостивому, Милосердному»: Обладатель общей, всеобъемлющей милости, которая выражается во всех состояниях и которая объемлет всё в бытие. А также Он — обладатель особой милости к Своим верующим рабам.

#### «Маалики йаумид-диин»

«Властелину Дня воздаяния»: Властелину и Распорядителю в День воздаяния и расчёта.







#### «Ийяякя на'буду ва ийяякя наста'иин»

«Только Тебе мы поклоняемся и только на Твою помощь уповаем»: Мы поклоняемся только Тебе, Господь наш, и не приобщаем к Тебе никого ни в одном из существующих видов поклонения. И помощи во всех делах наших мы просим лишь у Тебя, ибо всё в руках Твоих, и никто, кроме Тебя, не властен даже над мельчайшей частицей.

#### «Ихдина ссырааталь-мустакыим»

«Наставь нас на прямой путь»: О Аллах! Укажи нам истинный путь, и помоги нам следовать этим путём, и утверди стопы наши на этом пути до тех пор, пока мы не встретим Тебя.

#### «Сыраатал-лязийна ан'амта 'аляйхим»

«Путь тех, кого Ты облагодетельствовал»: Путь тех, кому Ты оказал милость и кого Ты наставил на прямой путь и помогал неуклонно следовать по этому пути, из числа пророков и праведников, которые знали истину и следовали ей.

### «гайриль-магдууби 'аляйхим ва ляддооллиин»

«Не тех, на кого Ты разгневан, и не заблудших»: Отдали и спаси нас от пути тех, на кого Ты гневаешься и кем Ты не доволен, потому что они знали истину, но не поступали согласно ей. И отдали нас от пути заблудившихся, которые не пришли к истине по своему невежеству и незнанию.











### Подведение итогов

После всего сказанного выше каждый читатель имеет право подвести итоги, сделать выводы и определиться со своим отношением к Корану, основываясь на своём личном опыте знакомства с ним и изучения его. При этом неарабам нужно подобрать качественный перевод Корана на их родной язык.

В Коране сообщается, что величайшими доказательствами истинности пророческой миссии Мухаммада являются результаты, которые приносит чтение Корана и размышление над ним нашим сердцам и умам: «Неужели им недостаточно того, что Мы ниспослали тебе Писание, которое им читается? Поистине, в этом — милость и напоминание для людей верующих» (Коран, 29:51).

Всевышний призывает всех знакомиться с Кораном и размышлять над ним и разъясняет, что отказываются это делать лишь те, на чьих сердцах и умах замки (Коран, 47:24).







Нуждается ли Господь в нашем поклонении?

Всевышний не нуждается в нашем поклонении и наших деяниях. И спасение в исламе достигается не посредством простого совершения определённых обрядов и исполнения некоторых имущественных обязанностей. Для спасения необходимо быть искренне устремлённым ко Всевышнему и верить в Него, и это должно претворяться в жизнь посредством возвышения души и поведения, труда на благо человеческому обществу и стремления к возвышению его.



### Нуждается ли Господь в нашем поклонении?

Всевышний не нуждается в нашем поклонении и наших деяниях. И спасение в исламе достигается не посредством простого совершения определённых обрядов и исполнения некоторых имущественных обязанностей.

≘ ⊢ 174 ⊢

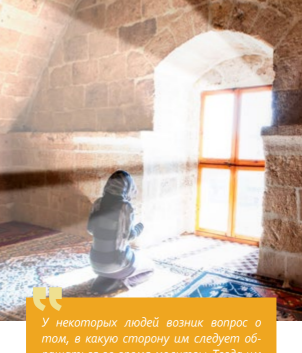


Для спасения необходимо быть искренне устремлённым ко Всевышнему и верить в Него, и это должно претворяться в жизнь посредством возвышения души и поведения, труда на благо человеческому обществу и стремления к возвышению его.

Всевышний в Коране сказал: «Я сотворил джиннов и людей только для того, чтобы они поклонялись Мне. Я не хочу от них никакого удела и не хочу, чтобы они кормили Меня. Поистине, Аллах является Наделяющим уделом, Обладающим силой, Могучим» (Коран, 51:56–58).

У некоторых людей возник вопрос о том, в какую сторону им следует обращаться во время молитвы (как известно, мусульмане обращаются во время молитвы в сторону Мекки). Тогда Всевышний разъяснил им, что суть религии в искренности веры и устремлённости ко Всевышнему, в совершении благих дел, в том числе и приносящих пользу обществу, а не просто в обращении в ту или иную сторону. Всевышний сказал им: «Благочестие состоит не в том, чтобы вы обращали ваши лица на восток и запад. Но благочестив тот, кто уверовал в Аллаха, в Последний день, в ангелов, в Писание, в пророков, кто раздавал имущество, несмотря на свою любовь к нему, родственникам, сиротам, бедным, путникам и просящим, расходовал его на освобождение рабов, совершал молитву, выплачивал закят, соблюдал договора после их заключения, проявлял терпение в нужде, при болезни и во время сражения. Таковы те, которые правдивы. Они и есть богобоязненные» (Коран, 2:177).

И Коран подтверждает, что усердствующий в поклонении и благочестии приносит пользу и спасение душе своей, тогда как неверующий окажется в убытке. А Всевышний не нуждается в нас. Как сказал Всевышний: «Тот, кто усердствует, усердствует во благо себе. Поистине, Аллах не нуждается в мирах!» (Коран, 29:6)



У некоторых людей возник вопрос о том, в какую сторону им следует обращаться во время молитвы. Тогда им было разъяснено, что суть религии в искренности веры и устремлённости ко Всевышнему, в совершении благих дел, в том числе и приносящих пользу обществу, а не просто в обращении в ту или иную сторону.

#### Столпы ислама

Это важнейшие виды поклонения в исламе:



Искреннее признание себя покорным Аллаху и следование Его пророку Мухаммаду. Выражается это в свидетельстве, что нет божества, кроме Аллаха, и что Мухаммад — посланник Аллаха. (см. стр. 57)





Совершение обязательной пятикратной молитвы (см. стр. 185)



Выплата закята (см. стр. 193)



Пост в месяце рамадан (см. стр. 199)



Хадж (паломничество в Мекку) — для тех, кто имеет финансовую и физическую возможность совершить его (см. стр. 203)



# Зачем на человека возлагаются обязанности и с какой целью он подвергается испытаниям?

Нередко можно услышать вопросы вроде: «Как же так: Аллах наделил нас ртом, зубами и желудком, чтобы мы ели, а потом велит нам поститься? И как же Он сотворил красоту и страсть, а потом повелел нам потуплять взор и хранить целомудрие?» Доходит даже до вопросов вроде: «Почему Он наделил нас силой, а потом велит нам не проявлять агрессии по отношению к другим и не притеснять их?» На самом деле с точки зрения ислама всё предельно ясно. Всевышний наделил нас этими силами и способностями для того, чтобы мы управляли ими, а не для того, чтобы они управляли нами. Господь дал нам лошадь для того, чтобы мы ездили на ней верхом и водили её в поводу, а не для того, чтобы она ездила на нас и водила нас в поводу. А наши тела и наши силы — это наши лошади, сотворённые для нас, дабы мы ездили на них, водили их в поводу и взнуздывали их, и использовали их в нужное время в нужном месте правильным способом, а не наоборот.



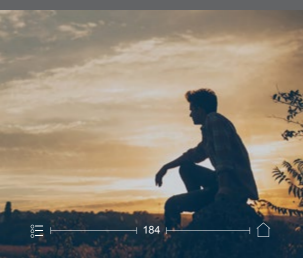
Превосходство и успех человека заключаются в его способности контролировать свои страсти и желания, умении распоряжаться собой и направлять эти силы в полезное русло.

Таким образом, превосходство и успех человека заключаются в его способности контролировать свои страсти и желания, умении распоряжаться собой и направлять эти силы в полезное русло. Это отличительная особенность, которой Господь наделил человека и посредством которой Он испытал его. Именно поэтому Всевышний Аллах сотворил нас.

В Коране говорится: «Мы создали человека из смешанной капли, подвергая его испытанию, и сделали его слышащим и зрячим. Мы повели его путём либо благодарным, либо неблагодарным» (Коран, 76:2–3).

И все испытания и трудности, постигающие нас, имеют целью улучшить, усовершенствовать нашу духовность, нравственность и веру и напомнить нам о цели нашего существования и о нашем предназначении в этом мире. Как говорится в Коране: «Мы непременно испытаем вас чем-то из страха, голода, недостатка имущества, людей и плодов. Обрадуй же терпеливых, которые, когда их постигает беда, говорят: «Поистине, мы принадлежим Аллаху и к Нему вернёмся» (Коран, 2:155–156).

Земная жизнь предназначена для «взлётов и падений» в области веры и нравственности, и Всевышний, предоставляя нам все возможности для следования правильным путём и исправления, тем не менее не принуждает нас к этому. Он предоставил нам самим выбор, велев нам при этом преображать землю, приносить пользу человечеству, извлекать пользу из наших ошибок и самостоятельно принимаемых решений, дабы мы раскаивались и возвращались к покорности Ему всякий раз, как совершим греховный, неподобающий поступок. Пророк сказал: «Если бы вы не грешили, Аллах заменил бы вас людьми, которые грешат, а затем просят у Аллаха прощения, и Он прощает им» [Муслим, 2749].





## Молитва

Возможно, тебе уже случалось наблюдать это удивительное зрелище вживую или в средствах массовой информации: мусульманин (или несколько), повернувшись в определённую сторону, сначала стоит некоторое время, потом совершает поясной поклон, а затем и земные поклоны, и при этом кажется, что он совершенно отрешился от всего, что его окружает...

### Что же представляет собой молитва мусульман?

Молитве в исламе отведено очень важное место, поскольку это важнейший способ приближения к Аллаху и это обращение к Нему с мольбами и демонстрация покорности Ему. Как сказал Всевышний Аллах Своему пророку: «...совершай земные поклоны и приближайся [к Господу]» (Коран, 96:19). Молитва — второй столп ислама после двух свидетельств.

Пророк сказал: «Ислам зиждется на пяти столпах: свидетельстве о том, что нет божества, кроме Аллаха, и что Мухаммад — посланник Аллаха, выстаивании молитвы...» [Бухари, 8].

Награда за молитву (как нас учит ислам) тем больше, чем более усерден мусульманин в своём стремлении очистить своё сердце, сосредоточиться на молитве и всем своим существом устремиться к своему Господу и Творцу во время неё, чувствуя близость со Всевышним. Всё это дарит человеку спокойствие и умиротворение, именно поэтому молитва была одним из величайших источников удовольствия для пророка Мухаммада.

Поэтому Коран предписывает именно выстаивать молитву, а не просто совершать её, потому что выстаивание её предполагает участие органов тела, разума, сердца и духа. Если мы будем совершать молитву так, то это поможет нам в совершении благих дел и отдалении от грехов, ибо поминание Всевышнего и обращение к Нему за защитой — лучшее из всех деяний человека.

Молитва была одним из величайших источников удовольствия для пророка Мухаммада.

Всевышний Аллах сказал: «Читай то, что внушено тебе из Писания, и совершай молитву. Поистине, молитва удерживает от мерзости и предосудительного. Но поминание Аллаха — гораздо важнее, и Аллах знает о том, что вы творите» (Коран, 29:45).

И считающий, что молитва — это всего лишь омовение, гигиена и некое подобие зарядки для тела, упускает из виду тот факт, что назначение слов и действий молящегося — возвеличивание Всевышнего. Мусульманин начинает свою молитву словами «Аллах Велик», поднимая при этом руки.

Затем он совершает поясной с максимально возможным смирением, ощущая величие Аллаха и признавая собственную слабость. При этом он говорит: «Пречист Господь мой Великий!» Затем он совершает земной поклон, ища приближения к Нему и надеясь получить ответ на свои мольбы. Касаясь лбом и носом пола, он говорит: «Пречист Господь мой Высочайший!» И он обращается с мольбами к Господу. Таким образом, молитва — не набор механически совершаемых действий и бездумно произносимых слов. Молитва ценнейшие мгновения связи верующего с Господом, Который сотворил его и дарует ему счастье.

Всевышний обязал мусульман совершать пять молитв в течение дня и ночи. Их можно совершать в любом месте, однако лучше, чтобы это были мечети, дабы укреплялась связь мусульман друг с другом и они помогали друг другу в мирских и религиозных делах.

Ислам также побуждает своих последователей по возможности совершать дополнительные молитвы сверх обязательных.

Мусульмане совершают свою молитву, обратившись в сторону Каабы — кубовидного строения в Мекке на Аравийском полуострове, впервые построенного праотцом пророков Авраамом. При этом мусульмане знают, что это строение представляет собой всего лишь камни, не способные принести пользу или причинить вред. Однако Всевышний повелел им поворачиваться в сторону этого строения для того, чтобы все мусульмане совершали молитву в одном направлении.



## El adhán

Азан — это призыв, сообщающий людям о наступлении времени очередной обязательной молитвы. Это один из способов поминания и возвеличивания Аллаха.



Азан становится для мусульман сигналом готовиться к совершению молитвы. Ниже приводятся фразы, из которых состоит азан:

- 1. «Аллаху Акбар, Аллаху Акбар, Аллаху Акбар, Аллаху Акбар» (Аллах Велик, Аллах Велик, Аллах Велик).
- 2. «Ашхаду алля иляха илля-Ллах. Ашхаду алля иляха илля-Ллах» (Свидетельствую, что нет божества, кроме Аллаха. Свидетельствую, что нет божества, кроме Аллаха).
- 3. «Ашхаду анна Мухаммадан расулю-Ллах. Ашхаду анна Мухаммадан расулю-Ллах!» (Свидетельствую, что Мухаммад — посланник Аллаха. Свидетельствую, что Мухаммад — посланник Аллаха).
- 4. «Хаййа 'аля-с-салят! Хаййа 'аля-с-салят!» (Спешите на молитву! Спешите на молитву!).
- 5. «Хаййа 'аля-ль-фалях! Хаййа 'аля-ль-фалях!» (Спешите к спасению! Спешите к спасению!).
- 6. «Аллаху Акбар, Аллаху Акбар» (Аллах Велик, Аллах Велик).
- «Ля иляха илля-Ллах» (Нет божества, кроме Аллаха).







## Закят

Все понимают, что необходимо как-то решать проблему пропасти между бедными и богатыми, потому что чем больше эта пропасть, тем больше проблем в обществе, тем больше преступлений и тем больше разобщение внутри него. Различные экономические, философские и законодательные системы по-разному подходят к решению этого вопроса. А какое решение предлагает ислам?

Всевышний обязал состоятельных мусульман ежегодно отдавать 2,5 % имущества, которым они владеют сверх личных вещей, используемых в повседневной жизни. Эти средства распределяются между бедными, неимущими и другими подобными категориями людей. Закят — третий столп ислама.

Закят — не одолжение, которое богатый делает бедному, а законное право бедного в отношении имущества богатого. И нуждающийся получает причитающееся ему без просьб и унижений с его стороны.

Названный минимум состоятельный мусульманин обязан выплачивать, однако никто не мешает ему отдавать больше положенного: это благое дело, состязание в котором похвально, и расходующие свои средства подобным образом непременно увидят плоды этого в земной жизни. Это здоровье, богатство, успех и счастье. А в мире вечном их ожидает щедрая награда и ни с чем не сравнимое блаженство.

В Коране говорится, что расходующие свое имущество ради довольства Всевышнего подобны пшеничному зерну, из которого выросло семь колосьев, и в каждом колосе – сто зерен. Таким образом из одного зерна получается семьсот зерен, но Всевышний умножает эту награду в соответствии с верой и чистотой намерения дающего. Аллах – Обладатель великой щедрости, Знающий

обо всем. «Тех, кто расходует своё имущество на пути Аллаха, можно сравнить с зерном, из которого выросло семь колосьев, и в каждом колосе — по сто зёрен. Аллах увеличивает награду, кому пожелает. Аллах — Объемлющий, Знающий» (Коран, 2:261).

Коран сообщает нам, что расходование своих средств на нуждающихся — это очищение и возвышение для души. Господь сказал, обращаясь к Своему пророку Мухаммаду: «Бери из их имущества пожертвования, чтобы ими очистить и возвысить их» (Коран, 9:103).

Из Корана мы также узнаём, что скупящийся расходовать свои средства ради помощи бедным и неимущим причиняет убытки самому себе, потому что на самом деле он скупится на счастье для себя же в земной жизни и в мире вечном.

В Коране говорится: «Вот вас призывают делать пожертвования на пути Аллаха, и среди вас находятся такие, которые скупятся. Кто скупится, тот скупится только во вред себе. Аллах — богат, а вы — бедны. И если вы отвернётесь, Он заменит вас другими людьми, и они не будут подобны вам» (Коран, 47:38).

Благодаря выплате закята осуществляется социальное обеспечение и поддерживается относительное равновесие между различными слоями общества. Когда люди выплачивают закят, отдавая его тем, кто имеет на него право, имущество не остаётся сосредоточенным в руках определённой категории людей. И в исламской истории были времена, когда искали нуждающихся, чтобы отдать им собранный закят и милостыню, но не могли никого найти.

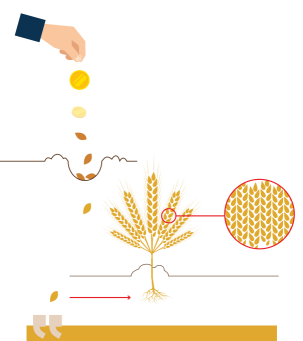
Также посредством выплаты закята претворяется в жизнь принцип взаимной привязанности и симпатии, потому что человек по природе своей склонен любить того, кто делает ему добро. Благодаря закяту члены мусульманского общества любят друг друга и подобны прочному строению, в котором кирпичи укрепляют и поддерживают друг друга, и крайне редки случаи воровства, грабежа и мошенничества.





Закят — не одолжение, которое богатый делает бедному, а законное право бедного в отношении имущества богатого. И нуждающийся получает причитающееся ему без просьб и унижений с его стороны.





В Коране упоминается, что расходующие свое имущество ради довольства Всевышнего подобны пшеничному зерну, из которого выросло семь колосьев, и в каждом колосе — сто зерен. Таким образом из одного зерна получается семьсот зерен.



### Пост

У каждого из нас вызывает восхищение человек с хорошим самоконтролем, способный воздерживаться от пищи либо от некоторых её видов ради сохранения здоровья, или для снижения веса, или исполняя рекомендации врача. И мы считаем это успехом и достижением из-за его способности сдерживать свои желания и порывы ради достижения важной цели.

А мусульманин посредством своего поста делает больше, тренируя себя таким образом, контролируя себя и свои желания и подчиняясь велению Мудрого Господа.



Пост — четвёртый столп ислама. И каждого мусульманина, способного поститься, ислам обязывает поститься и воздерживаться от того, что нарушает пост — пищи, питья и половой близости с рассвета до захода солнца каждый день рамадана (девятого месяца мусульманского лунного календаря).

Коран сообщает нам, что пост был предписан и общинам — предшественникам мусульман, и хотя совершать его порой предписывалось различными способами, цель всегда была одна и та же: выражение подчинённости Аллаху и богобоязненности.

Пророк ислама сказал, что если пост не заставляет человека меняться в лучшую сторону, это означает, что он не получает пользы от своего поста.

Поэтому Всевышний Аллах в Коране сказал: «О те, которые уверовали! Вам предписан пост, подобно тому, как он был предписан вашим предшественникам, — быть может, вы будете богобоязненными» (Коран, 2:183).

Когда мусульманин отказывается удовлетворения своих дозволенных обычное время желаний на несколько часов в течение нескольких дней, он становится господином души своей, распоряжаясь ею и контролируя её, и это помогает ему воздерживаться от запретного в разных жизненных ситуациях. Поэтому пророк сказал, что если пост не заставляет человека меняться в лучшую сторону, это означает, что он не получает пользы от своего поста: «Если человек не отказывается от лживых слов и соответствующих дел, то Аллаху не нужно, чтобы он отказывался от своей пищи и питья» [Бухари, 1804].

Голод и жажда, испытываемые постящимся, побуждают его помогать бедным и голодающим, которые сидят без еды и питья не по своей воле, — ведь он на некоторое время входит в их положение и понимает, какие страдания они испытывают.



Коран сообщает нам, что пост был предписан и общинам — предшественникам мусульман, и хотя совершать его порой предписывалось различными способами, цель всегда была одна и та же: выражение подчинённости Аллаху и богобоязненности



## Хадж

В большинстве религий есть такое понятие, как паломничество — путешествие с целью поклонения и прославления объекта этого поклонения. Однако самым известным и масштабным паломничеством, пожалуй, является именно исламский хадж: ежегодно это паломничество совершают более трёх миллионов человек, которые собираются одновременно в одном месте.

#### Что значит паломничество в исламе?

Хадж — паломничество в Мекку — пятый столп ислама. Имеющий физическую и финансовую возможность совершить хадж обязан сделать это хотя бы раз в жизни.

Это великое путешествие, во время которого стираются различия между представителями разных социальных слоёв и людьми разных рас и национальностей, и ничто (в том числе и одежда) не выдаёт их богатства или бедности, потому что все они облачены в одинаковое одеяние одного цвета; и все они повторяют одни и те же слова, воплощающие суть связи между человеком и Господом: «Вот я перед Тобой, о Аллах, вот я перед Тобой! Вот я перед Тобой, нет у Тебя сотоварища! Вот я перед Тобой, поистине, хвала Тебе, и милость принадлежит Тебе и владычество, нет у

Тебя сотоварища!» То есть, внимая призыву Твоему, Господи, мы прибыли сюда, и мы поминаем Тебя своими языками и признаём своими сердцами, что только Ты достоин поклонения и только Ты достоин совершенной хвалы, и Ты — Творец, Благодетель и Властелин, и нет у Тебя сотоварищей!

Хадж — религиозное путешествие, во время которого мусульманин переходит из одного состояния в другое, совершая определённые действия и произнося определённые слова, целью чего является поминание Аллаха и проявление богобоязненности, а также демонстрация потребности в Нём и неспособности обойтись без Него, в стремлении обрести Его прощение и награду. Пророк Мухаммад сказал: «Поистине, обход вокруг Каабы, бег между холмами Сафа и Марва были предписаны ради поминания Аллаха» [Ибн Абу Шейба, 15334].

Паломник, совершающий паломничество в Мекку, облачается в одеяние белого цвета, временно оставляя свою привычную одежду. Тем самым он проявляет покорность Всевышнему и в этом заключается равенство между всеми паломниками.





Многие люди, к сожалению, бегут от настоящей ответственности перед женой и детьми. Да и что мешает им наслаждаться и испытывать удовольствие, не взваливая на себя эту ответственность?..

Хотя сейчас это стремление стало явно заметным, оно было у многих людей на протяжении всей истории человечества, потому что в действительности это не что иное, как очередное проявление эгоизма и эгоцентризма, когда человеку всё равно, как его поведение влияет на отдельных людей и общество.

Именно поэтому ислам уделяет так много внимания семье, упорядочивая её жизнь и наделяя её членов правами и обязанностями по отношению друг к другу, — потому что дом и семья в исламе считаются центром сознательности, воспитания и возвышения, и в создании семьи, её праведности и исполнении ею своей миссии заключается благо для всего общества.

Забота ислама о семье проявляется следующим образом:

## Забота ислама о семье проявляется следующим образом:





## Ислам утверждает принцип брака и создания семьи

- Он включил семью в число наиболее достойных делитрадиций посланников.
   Как сказал посланник Аллаха: «Я же пощусь иногда и оставляю пост иногда, молюсь по ночам и сплю, и я заключаю браки с женщинами. И кто не желает следовать моей Сунне, тот не имеет ко мне отношения» [Бухари, 4776].
- Ислам также велит облегчать вступление в брак и обещает помочь тому, кто желает вступить в брак, дабы уберечься от запретного. Как сказал пророк: «Аллах непременно поможет троим». И среди них он назвал: «...и вступающему в брак, желающему уберечься от прелюбодеяния» [Тирмизи, 1655].

- Коран называет в числе великих милостей и знамений Аллаха спокойствие, любовь, милосердие и взаимную симпатию между мужчиной и его женой. Как говорится в Коране: «Среди Его знамений то, что Он сотворил из вас самих жён для вас, чтобы вы находили у них успокоение, и установил между вами любовь и милосердие» (Коран, 30:21).
- Он велит молодым людям в расцвете сил вступать в брак, дабы обрести спокойствие и умиротворение, а также дозволенный способ удовлетворения страсти.



## Ислам даровал полноценное уважение каждому члену семьи, будь то мужчина или женщина

Ислам возложил на отца и мать величайшую ответственность — воспитание детей. Посланник Аллаха сказал: «Каждый из вас — пастырь, и каждый из вас несёт ответственность за свою паству. Имам — пастырь, и он несёт ответственность за свою паству; и мужчина — пастырь для своей семьи, и он несёт ответственность за свою паству; и женщина — пастырь в доме мужа своего, и она несёт ответственность за свою паству; и слуга — пастырь для имущества своего хозяина, и он несёт ответственность за свою паству...» [Бухари, 853].





Ислам стремится утвердить принцип почтительного и уважительного отношения к отцам и матерям, а также заботы о них и покорности им до самой их кончины

Сколько бы лет ни было сыну или дочери, они должны слушаться родителей и делать им добро. Это предписание упомянуто вместе с поклонением Всевышнему. И Он запретил выходить за рамки этой почтительности посредством слов или дел — даже посредством слова или просто тона, в котором звучит раздражение. Всевышний Аллах в Коране сказал: «Твой Господь предписал вам не поклоняться никому, кроме Него, и делать добро родителям. Если один из родителей или оба достигнут у тебя старости, то не говори им: "Уф!" — не кричи на них и обращайся к ним почтительно» (Коран, 17:23).



Аллах повелел соблюдать права сыновей и дочерей, и обязал родителей соблюдать справедливость в обеспечении их и в отношении к ним

Пророк сказал: «Достаточно греха совершает тот, кто бросает на произвол судьбы тех, кто находится на его содержании» [Абу Дауд, 1692].

Пророк также сказал, побуждая к заботе о дочерях и обеспечению их: «Кто будет хорошо заботиться о дочерях, находящихся на его попечении, тому они послужат защитой от Огня» [Бухари, 5649].





## Мусульманин обязан поддерживать родственные связи

Это означает, что он должен поддерживать отношения со своими родными со стороны отца и матери и делать им добро. Это один из лучших способов приближения к Аллаху и демонстрации покорности Ему. И Он предостерёг от разрыва родственных связей или причинения зла родственникам. Это относится к числу тяжких грехов. Посланник Аллаха сказал: «Не войдёт в Рай порывающий родственные связи» [Бухари, 5638; Муслим, 2556].



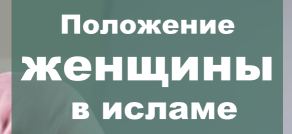




Ислам запрещает выходить за рамки почтительности и уважительного отношения к родителям посредством слов или дел — даже посредством слова или просто тона, в котором звучит раздражение.









Достаточно посмотреть на телевизионные объявления и рекламные щиты, установленные вдоль дорог, а также на обложки журналов, чтобы осознать, какое страшное преступление совершила материалистическая цивилизация против женщины — цивилизация, которая чаще всего видит в женщине лишь куклу или товар, используемый для разжигания страсти и подстёгивания воображения.



Ведь это всего лишь приукрашенный вариант положения, господствовавшего в первобытном обществе, в котором женщина подвергалась унижению и считалась вещью, которую покупали и продавали.

И, долго страдая от притеснения и несправедливости, женщина завершила свою продолжительную борьбу тем, что вышла к тому же месту, только из другой, немного приукрашенной двери.

Появившись четырнадцать веков назад, ислам произвёл настоящую революцию, выступив против притеснения женщины, и принёс законы и подробнейшие предписания, целью которых было оберегание прав и положения женщины, дабы её ценили и уважали и она могла исполнять своё предназначение в жизни наилучшим образом. Поэтому одна из длинных сур Корана называется «Женщины», и в ней содержатся подробно разъяснённые нормы, касающиеся женщин. Всевышний приводит в Коране истории нескольких праведных женщин. Более того, одна из сур Корана названа именем Марии, матери Иисуса.

Ислам пришёл, чтобы изменить взгляд на женщину, дабы она была такой, какой сотворил её Всевышний, то есть человеком, а не товаром; спутницей жизни, а не подругой на одну ночь; успокоением, любовью и милосердием, а не инструментом для удовлетворения страсти и получения удовольствия.

### Примеры норм ислама, демонстрирующих уважительное отношение к женщине:

- Женщине предоставлено право выбора мужа и на неё возложена немалая часть ответственности за воспитание детей. Посланник Аллаха сказал: «...и женщина — пастырь в доме мужа своего, и она несёт ответственность за свою паству» [Бухари, 853].
- Ислам оставляет женщине её имя, фамилию и отчество, и после вступления в брак она продолжает носить своё имя, свидетельствующее о том, что она — дочь своего отца, и о её принадлежности к её семье.
- Ислам приравнивает женщину к мужчине во многих случаях, например, во всех деловых операциях. И пророк даже сказал: «Женщины — родные сёстры мужчин» [Абу Дауд, 236].
- Ислам подчёркивает достоинство заботы о слабой женщине, у которой никого нет, — даже в том случае, если между ней и тем, кто заботится о ней, нет родства. Ислам побуждает заботиться о таких женщинах и относит эту заботу к числу наилучших дел пред Аллахом.

Пророк сказал: «Пекущийся о вдове и неимущем подобен сражающемуся на пути Аллаха или тому, кто простаивает всю ночь в молитве и постоянно постится днём» [Бухари, 5661].

- Ислам обязывает мужчину заботиться о женщине и содержать её, не попрекая её ничем, если она является одной из тех, кого он обязан содержать, — женой, матерью, дочерью и т. д.
- Ислам наделил женщину правом получать свою долю наследства после справедливого раздела. В некоторых случаях доля женщины равняется доле мужчины, а в других случаях отличается от его доли в зависимости от степени родства величины расходов. тот, кто акцентирует внимание что в некоторых случаях доля женщины в наследстве оказывается меньше доли мужчины, смотрит вопрос поверхностно и демонстрирует недальновидность, поскольку не принимает во внимание имущественные обязанности, возложенные на мужчину в частности, содержание женщин. Ислам — совершенная и гармоничная в которой не нарушается система, равновесие между её составляющими.

Несмотря на то, что ислам нередко обвиняют в притеснении женщины, посягательстве на её права и «несовременности», мы обнаруживаем, что 75% принимающих ислам в развитых странах наподобие Великобритании составляют женщины, и ислам приобретает для них особую привлекательность как раз после того, как они знакомятся с нормами ислама, касающимися семьи (из газеты «Индепендент» от 6.11.2011).



## Женщины, о которых ислам велит заботиться особо:



Мать. Однажды к пророку пришёл какой-то человек и спросил: «О посланник Аллаха, кто больше всего заслуживает хорошего отношения с моей стороны?» Он ответил: «Твоя мать». Человек спросил: «А затем кто?» Он ответил: «Твоя мать». Человек спросил: «А затем кто?» Он ответил: «Твоя мать». Человек снова спросил: «А затем кто?» Он ответил: «Твой отец» [Бухари, 5626].



Дочь. Пророк сказал: «Тому, у кого было три дочери и он терпеливо относился к ним, кормил их, поил и одевал из своего достатка, они послужат в Судный день завесой от Огня» [Ибн Маджа, 3669].



Жена. Посланник Аллаха сказал: «Лучшим из вас является тот, кто лучше всех относится к своей семье, а я лучше вас всех отношусь к своей семье» [Тирмизи, 3895].









### В исламе нет места для противостояния полов

В исламе нет места для битв и противоборства между двумя полами, и он не поощряет ни состязание в приобретении мирских благ, ни кампании, направленные против женщины или против мужчины, ни попытки унизить кого-либо из них и выставить на всеобщее обозрение его недостатки.



Как может человек вступать в борьбу со своей второй половиной и как может возникать противостояние между теми, кто связан столь тесным образом, ведь Пророк сказал, что женщины — родные сёстры мужчин?! Связь между мужчиной и женщиной в исламе — это связь двух взаимодополняющих элементов. Каждый из них восполняет недостатки другого, и они вместе строят мусульманское общество. Ислам прекрасным образом описывает это взаимодополнение: «Они — одеяние для вас, а вы — одеяние для них» (Коран, 2:187).

И то в женщине, что мужчине на первый взгляд кажется слабостью, на самом деле является просто другой формой силы, которой мужчина не обладает, и способностью, которой у него нет, однако семья нуждается в них. И то, что женщине представляется недостатком в мужчине, может оказаться всего лишь особенностью, которая не подходит ей, но необходима обществу для нормальной жизни.

Абсурдно предполагать, что Всевышний, создав два пола, сделает их абсолютно одинаковыми во всём.

Когда некоторые мужчины стали стремиться обрести права, которыми наделены женщины, а некоторые женщины захотели обрести права, которыми наделены мужчины, были ниспосланы аяты Корана, в которых говорится: «Не желайте того, посредством чего Аллах дал одним из вас преимущество перед другими. Мужчинам полагается доля из того, что они приобрели, и женщинам полагается доля из того, что они приобрели. Просите у Аллаха из **Его милости»** (Коран, 4:32). У каждого свои особенности и функции, и каждый почтён по-своему, и каждый стремится к милости Аллаха и Его довольству. Ислам ориентирован не на мужчину и не на женщину — он ориентирован на человека, семью и мусульманское общество.



### Взаимоотношения мужчины и женщины

За свою долгую историю человечество придумало множество разных традиций и законов, регулирующих взаимоотношения мужчины и женщины. Однако в то же время антропология рассказывает нам о народах, которые не стеснялись ходить без одежды и вести совершенно беспорядочную половую жизнь. Случалось нам слышать и о народах, которые готовы были заковывать женщину в железо, опасаясь за её честь. А у некоторых было принято покрывать мужчин, но не женщин, или закрывать определённые части тела и оставлять открытыми другие...

Как бы там ни было, большинство народов, особенно имеющих понятие о цивилизации, считали, что эти взаимоотношения нуждаются в упорядочении и в законах, которые регулировали бы их, дабы жизнь не превращалась в джунгли или хлев и люди не опускались до такого положения, когда исчезают всякие различия между человеком и животным.







## Природа связи мужчины и женщины в исламе

Природа связи мужчины и женщины в исламе — это не ограниченные человеческие представления о ней, обусловленные историко-географические факторами, а совершенный порядок, пригодный для любого времени и места. Он упомянут в Коране, и пророк Мухаммад научил ему людей. Эта связь зависит от того, кем приходятся друг другу мужчина и женщина, как это поясняет ислам.



### Категории, на которые можно разделить мужчин по отношению к женщине:

## 1 Муж

Супружеская связь прекрасно описывается в Коране. Аллах назвал мужа одеянием для его жены, а жену — одеянием для её мужа. Это прекрасное описание той душевной, чувственной и телесной связи, которая существует между супругами. В Коране говорится: «Они — одеяние для вас, а вы — одеяние для них» (Коран, 2:187)

### 2 Родственник категории махрам

Подразумевается родство, запрещающее данным мужчине и женщине вступать в брак друг с другом до самой смерти. К этой категории относятся 13 видов родственников: отец, дед, сын, брат, дядя со стороны отца, дядя со стороны матери, племянник (сын брата или сестры), внук (сын сына или дочери) и так далее. Перед родственниками этой категория женщина не носит хиджаб, а ходит в обычной одежде, избегая тем не менее слишком откровенных нарядов.

### Посторонний мужчина

Посторонним считается мужчина, с которым женщина не состоит в близком родстве, запрещающем вступление в брак (махрам). Ислам установил определённые правила, регулирующие отношения мужчины с посторонней женщиной, дабы сберечь её честь и перекрыть дьяволу все пути к человеку. Тот, Кто сотворил человека, лучше знает о том, что хорошо для него. В Коране говорится: «Неужели этого не будет знать Тот, Кто сотворил, если Он — Проницательный [или Добрый], Сведущий?» (Коран, 67:14).





# Почему Аллах предписал женщине носить хиджаб в присутствии посторонних мужчин?

- Дабы женщина могла реализовывать себя в жизни и обществе в научной и трудовой деятельности и при этом сохранять своё достоинство и целомудрие.
- Уменьшение искушений ради обеспечения чистоты общества, с одной стороны, и ради сохранения достоинства женщины с другой.
- Помощь мужчинам, которые смотрят на женщину, в сохранении целомудрия и самообладания, и чтобы они воспринимали её как человека, обладающего культурой и знаниями, а не как инструмент для возбуждения инстинктов, развлечения и получения удовольствия.





# Правила, регулирующие отношения мужчины с посторонней женщиной

### Потупление взора

Аллах повелел представителям обоих полов опускать взор, поскольку это способствует сохранению целомудрия и чести. Тогда как глядя на всё без ограничений, человек вступает на путь греха и мерзости. Как говорится в Коране: «Скажи верующим мужчинам, чтобы они опускали свои взоры и оберегали свои половые органы. Так будет чище для них. Поистине, Аллаху ведомо о том, что они творят. Скажи верующим женщинам, чтобы они опускали свои взоры и оберегали свои половые органы» (Коран, 24:30–31).

### 2 Общение с проявлением благовоспитанности и соблюдением правил этикета

Посторонние мужчина и женщина должны разговаривать друг с другом (если того требует работа, обучение и так далее) вежливо, демонстрируя благонравие и избегая при этом всего, что возбуждает инстинкты.







### 3 Хиджаб

Аллах предписал ношение хиджаба женщине, но не мужчине, поскольку сотворил её красивой и наделил привлекательностью и способностью к обольщению, что делает женщину большим искушением, нежели мужчину — для женщины. Поэтому мы видим, что женщина — как в прошлые века, так и в наши дни — используется как средство удовлетворения страсти мужчины намного чаще, чем наоборот, и сегодня мы видим это невооружённым глазом в разных средствах массовой информации.

В присутствии посторонних мужчин женщине предписано закрывать всё тело, кроме лица и кистей рук, как велит об этом Коран: «Пусть они не выставляют напоказ своих прикрас, за исключением тех, которые видны» (Коран, 24:30–31).



Многие критикующие хиджаб напрочь забывают при этом, что величайшая женщина в истории — Дева Мария — изображается не иначе, как в одеянии, очень похожем как раз на мусульманский хиджаб.











## Для ответа на этот вопрос необходимо сделать одно важное пояснение:

Коран разрешил мусульманам пользоваться всем, что есть на земле, и в Коране ясно говорится о том, что Всевышний сотворил для нас всё, что есть на земле, дабы мы пользовались всем этим (Коран, 2:29).

Сюда относятся пища и питьё. Разрешено всё, кроме того, что Коран сделал исключением по причине скверности, вреда для здоровья или затуманивания рассудка.

Возможно, тебя интересуют причины, по которым ислам запретил употребление алкоголя и свинины.

#### Свинина

Употребление свинины явно запрещается в Коране, несмотря на то, что арабы в те времена и так не держали свиней и не ели свинину. У некоторых этот запрет вызывает удивление несмотря на то, что запрет на употребление свинины есть не только у мусульман, но и, как известно, в иудаизме, поскольку об этом ясно говорится в Ветхом Завете. Как ни странно, многие знатоки религий утверждают, что употребление свинины запрещено и в христианстве, и основанием для этого запрета служили однозначные тексты Нового Завета, которые впоследствии подверглись искажению. (См. Евангелие от Марка, 5:11-13; Второе послание Петра, 2:22; Евангелие от Луки, 15:11).

Да и что мешает нам предположить, что Всевышний испытал нас запретом какого-то-то вида пищи после того, как разрешил нам абсолютное большинство её видов, дабы испытать нашу веру и покорность Ему подобно тому, как Он испытал Адама, разрешив ему вкушать плоды со всех деревьев Рая, кроме одного?...







Что мешает нам предположить, что Всевышний испытал нас запретом какого-то вида пищи после того, как разрешил нам абсолютное большинство её видов, дабы испытать нашу веру и покорность Ему подобно тому, как Он испытал Адама, разрешив ему вкушать плоды со всех деревьев Рая, кроме одного?







#### **Алкоголь**

Борьба с пагубами и болезнями, разрушающими человеческую жизнь, и создание законов, неусыпно охраняющих здоровье и жизнь людей, — одна из главных задач государств и правительств, и любое нарушение в данной области оказывает крайне негативное влияние на отдельное человека и общества.



Наверное, любого из нас шокируют результаты исследований таких серьёзных организаций, как Всемирная Организация Здравоохранения (ВОЗ), и исследований, проведённым Оксфордским университетом, которые опубликовал журнал «Nature» (№ 483, стр. 275).

А также доклад ВОЗ от 2 ноября 2011 года, согласно которому в указанном году число жертв алкоголя значительно превысило число жертв СПИДа, малярии и туберкулёза вместе взятых и почти в три раза превысило число жертв всех войн, репрессий и терроризма вместе взятых за тот же год.

Ниже приводятся некоторые статистические данные, подтверждающие сказанное.



Ежегодно алкоголь становится причиной смерти более двух с половиной миллионов человек, среди которых 320 тысяч молодых людей возрасте от 15 до 29 лет. Они расстаются с жизнью по причинам, связанным с алкоголем, что составляет 9 % от общего числа смертей, фиксируемых среди представителей данной возрастной группы.





Американские исследования показывают, что ежегодно около 700 тысяч студентов высших учебных заведений подвергаются агрессии со стороны других студентов, находящихся в состоянии алкогольного опьянения.





Согласно докладам 2001 года, причиной 80% преступлений, связанных с насилием и совершаемых молодыми людьми в Эстонии, является принятие больших доз алкоголя.





Алкоголь замешан в четверти убийств, совершаемых во всём мире.





Во всех своих докладах и отчётах ВОЗ призывает все государства принять меры и законы, уменьшающие масштабы этой ежедневной трагедии, связанной с алкоголем, или сводящие их к нулю.





### Данные по Великобритании за один год:

- Зафиксировано около миллиона преступлений, связанных с употреблением алкоголя. Жертвы половины преступлений, связанных с насилием, считают, что преступления были связаны с употреблением алкоголя.
- Около 7 миллионов вызовов скорой помощи и других чрезвычайных служб обусловлено употреблением алкоголя, что обошлось налогоплательщикам в 650 миллионов фунтов.
- В общем, преступления, связанные с употреблением алкоголя, и их последствия обходятся налогоплательщикам в сумму от 8 до 13 миллиардов фунтов ежегодно.









### Как Коран относится к алкоголю?

Ислам не ждал докладов Всемирной Организации Здравоохранения о влиянии алкоголя на отдельного человека и общество, потому что Тот, Кто сотворил человека, знает, в чём польза для его жизни и общества. Ислам пришёл к арабам как раз тогда, когда употребление спиртного было распространено у них повсеместно и составляло одно из их главных развлечений и удовольствий. Они воспевали его в стихах и не жалели денег на него.





Коранический подход к решению этого вопроса был на редкость логичным и справедливым. Так, Коран признал, что в алкоголе заключена некая польза: например, он приносит пьющему облегчение, помогая ему забыть на время о своих тревогах и заботах. Однако последствия его употребления крайне негативны. Алкоголь губит здоровье человека, отрицательно сказывается на его поведении, и вред, наносимый им обществу, поистине огромен. Как говорится в Коране: «Они спрашивают тебя о вине и азартных играх. Скажи: "В них есть большой грех, но есть и польза для людей, а греха в них больше, чем пользы"» (Коран, 2:219).

А затем был ниспослан полный запрет на употребление алкоголя и подтверждение того, что он относится к деяниям сатаны, способствующим распространению вражды, ненависти и отвращению от великих и важных дел. Коран обратился к людям с вопросом: «Неужели вы не прекратите?» И люди ответили: «Уже прекратили, уже прекратили», — и тут же вылили всё вино, которое у них было, на улицы Медины, подчиняясь велению Всевышнего.

# Грех и раскаяние

Понятия греховного и правильного представляют собой одну из важнейших проблем во многих религиях и учениях. Отношение разных религий к таким понятиям, как грех и покаяние, различно.





Ислам учитывает особенности человеческой природы, в которую Аллах заложил добро и зло, и ислам не воспринимает человека как безгрешного ангела и признаёт, что человеку свойственно ошибаться. Однако в то же время ислам возлагает на человека ответственность за его решения и сделанный им выбор. Именно на этом основании зиждется понятие ислама о грехе и покаянии. Это кратко выражается в следующем:

• Первое, о чём сообщает нам Коран, — это то, что грех и покаяние индивидуальны. У ислама очень простое и ясное представление об этом. В исламе нет такого понятия, как первородный грех, с которым человек якобы появляется на свет. Наоборот, каждый человек рождается безгрешным и не несет ответственность за предыдущие грехи. Также и нет на свете человека, имеющего право даровать прощение и отпускать грехи. Грех Адама был его личным грехом, и освобождением от него стало немедленное покаяние — вот так всё легко и ясно. И грех всякого потомка Адама — это тоже его личный грех, и каждому из них предоставлена возможность покаяться. Это справедливое представление, побуждающее каждого человека усердствовать, предпринимать попытки и не отчаиваться. Оно возлагает на каждого человека только бремя его личных грехов, и ни на кого не возлагается ответственность за чужие грехи. Именно этому учили пророки, как сообщает нам Коран: «Разве ему не поведали о том, что было в свитках Мусы [Моисея] и Ибрахима [Авраама], который выполнил повеления Аллаха полностью? Ни одна душа не понесёт чужого бремени. Человек получит только то, к чему он стремился. Его устремления будут увидены, а затем он получит воздаяние сполна» (Коран, 53:36-41).

**→ 254** ⊢

Согласно исламу, для покаяния достаточно перестать совершать грех, искренне пожалеть о содеянном и решительно намериться не возвращаться к этому впредь. Вместе с тем человек должен восстановить права всех, чьи права он ущемил совершением этого греха.



• Покаяние относится к числу величайших видов поклонения и способов приближения ко Всевышнему Аллаху. Оно доступно всем, и для него не требуется специальное место, не нужно исповедоваться ни перед кем из людей в своих грехах и не требуется ничьё разрешение. Это поклонение, которое только между Всевышним и Его рабом. И к именам и качествам Всевышнего, упомянутым в Коране, относятся следующие: «Принимающий покаяние, Милостивый», – а также: «Прощающий грехи, Принимающий покаяние».

В Коране перечисляются качества, присущие богобоязненным, которые войдут в Рай. Там утверждается, что они тоже совершают грехи, однако спешат покаяться сразу после совершения греха и попросить у Всевышнего прощения: «Тем же, которые, совершив мерзкий поступок или несправедливо поступив по отношению к самим себе, помянули Аллаха и попросили прощения за свои грехи, — ведь кто прощает грехи, кроме Аллаха? — и тем, которые сознательно не упорствуют в том, что они совершили...» (Коран, 3:135).

Согласно исламу, для покаяния достаточно перестать совершать грех, искренне пожалеть о содеянном и решительно намериться не возвращаться к этому впредь. Вместе с тем человек должен восстановить права всех, чьи права он ущемил совершением этого греха. Если человек покаялся таким образом, а спустя некоторое время совершил этот грех снова, это не делает его прежнее покаяние недействительным и не восстанавливает прежний грех. Это новый грех, требующий нового покаяния.

Таким образом, в исламе человек живёт в состоянии гармонии и равновесия между стремлением к совершенству, возвышению и отдалению от грехов и его знанием своей человеческой природы, которой присуща слабость и которая часто отклоняется от правильного пути.

Поэтому во всех своих состояниях — как в состоянии деятельности и богобоязненности, так и в состоянии небрежности и отклонения от правильного пути — человек не должен терять компаса. Ему следует обращаться к Аллаху, приносить Ему покаяние и просить у Него прощения.

В этом заключается различие между праведными и остальными, как об этом утверждает Коран. Суть этого различия заключается в том, что богобоязненные, ослушавшись Аллаха и тут же опомнившись, приносят покаяние Всевышнему в отличие от тех, которые упорствуют в своих грехах, не опоминаясь и не извлекая из произошедшего никаких уроков и назиданий (Коран, 7:201–202).

В исламе нет такого понятия, как первородный грех, с которым человек якобы появляется на свет. Наоборот, каждый человек рождается безгрешным и не несет ответственность за предыдущие грехи.



Некоторые считают, что религия противоречит разуму и несовместима с научными методами, потому что религия, в понимании этих людей, — это источник мифов, иллюзий и суеверий, тогда как наука и философия являют собой пути, ведущие к упорядоченному познанию, которое превращается в достоверное знание при соблюдении необходимых условий, касающихся исследования, мышления и опыта... Анализируя эту позицию, можно увидеть, что частично она правильна, а частично ошибочна.



Правильна она тем, что действительно существуют религии, которые вступают в противоречие с разумом. Источники и книги этих религий полны мифов и суеверий, противоречащих науке и тому, что мы видим во Вселенной.

А ошибочна эта позиция потому, что она совершенно не учитывает различия между религиями. А ведь у них разные источники, суть, идеология и доказательства.



Прочитавший Коран — главный источник ислама — точно знает, что ислам отводит разуму такое место, которого не отводит ему ни одна религия. И не требуется особой наблюдательности, чтобы заметить, что он поощряет разум и побуждает его к созерцанию и размышлению, и в Коране более тринадцати раз встречается вопрос: «Неужели вы не разумеете?»



Читающему Коран не требуется особой наблюдательности, чтобы заметить, что он поощряет разум и побуждает его к созерцанию и размышлению.

Коран побуждает применять разум во многих случаях, в том числе и в следующих:



Коран обращается к обладателю раскрепощённого разума, свободного от любых форм порабощения, высокомерия, страха и невежества, и приводит множество умозрительных и логических доказательств обязательности веры в Аллаха. Сюда можно отнести и слова Всевышнего: **«Неужели** появились сами по себе? Или же они сами являются творцами? Или же это они сотворили небеса и землю? О нет! Просто они лишены убеждённости» (Коран, 52:35-36).







Коран ведёт дискуссию с оппонентами, опровергая их доводы и отвергая безосновательные и бездоказательные утверждения. Как сказал Всевышний: «Скажи: "Приведите ваше доказательство, если вы говорите правду"» (Коран, 2:111).







Коран порицает тех, кто не применяет свой разум, и сравнивает их с лишёнными чувств, потому что они не извлекают никакой пользы из того, что видят и слышат, и это не помогает им принимать правильные решения и делать правильный выбор, как об этом говорит Всевышний: «Разве они странствовали по земле, имея сердца, посредством которых они могли разуметь, и уши, посредством которых они могли слушать? Поистине, слепнут не глаза, а слепнут сердца, которые в груди» (Коран, 22:46).







Коран предостерегает от всего, что мешает человеку правильно мыслить. Он не ограничивается побуждением к использованию дарованных нам чувств и разума и уважению к ним, но и обращает наше внимание на опасности, подстерегающие разум, учитывая, что человеческая природа подвержена влиянию хороших и плохих склонностей. А это, в свою очередь, делает выводы человека подверженными ошибкам и отклонениям от истины под влиянием стремлений, страха или самообольщения.





### Препятствия на пути правильного мышления, упомянутые в Коране

### Слепое подражание

Унаследованные идеологические и поведенческие стереотипы и традиционность мышления, негативно сказывающаяся на нём, порой оказывают значительное влияние на разум человека и его мышление, из-за чего ему бывает непросто принять истину и отказаться от ложного. Бывает, что человек вообще отказывается применять своё мышление под предлогом того, что «это [ложное] привычно для меня» или: «я родился с этим». Коран рассказывает нам о некоторых из тех, для кого истина становится очевидной, но слепое подражание и следование традициям мешает им принять её: «Когда им говорят: "Следуйте тому, что ниспослал Аллах", — они отвечают: "Нет! Мы будем следовать тому, на чём застали наших отцов". А если их отцы ничего не разумели и не следовали прямым путём?» (Коран, 2:170).





### Упрямство и высокомерие

Бывает, что человек понимает своим разумом то, что правильно, однако отказывается принять это и подчиниться ему из корыстных побуждений, ради сохранения своего положения, или из зависти, или стремясь преуменьшить значимость источника этого правильного. Как сказал Всевышний: «Они отвергли их несправедливо и надменно, хотя в душе они были убеждены в их правдивости» (Коран, 27:14).

### Любовь к роскоши и удовольствиям

Бывает, что разумом своим человек знает истину, однако ему не хватает смелости выбрать её, потому что он погружён в удовольствия и наслаждения. Коран приводит нам пример человека, которому было даровано знание и которому следовало бы поступать согласно этому знанию и претворять его в жизнь. Однако он отвернулся от этого знания и последовал за своими страстями, пошёл на поводу у своих корыстных побуждений. А всё потому, что он был погружён в удовольствия до такой степени, что уже не мог принять правильное решение (Коран, 7:175—176).

Коран призывает людей постоянно во всех областях применять разум, задавать вопросы, смотреть, размышлять, извлекать уроки и назидание из того, что есть в самом человеке, в окружающем его мире и в других творениях, — без предрассудков, не ставя заранее никаких условий.

Боится задавать вопросы и размышлять лишь тот, кто скрывает у себя в душе то, что противоречит им. Что же касается религии истины, то она непременно должна быть от Всевышнего, Который сотворил человека и наделил его этими умственными способностями, и творения Аллаха не могут противоречить Его религии, которую Он создал для людей. Так почему мы должны бояться задавать вопросы и применять свой разум? «Несомненно, Он творит и повелевает. Благословен Аллах, Господь миров!» (Коран, 7:54).



Мусульманин убеждён в том, что творения Аллаха не могут противоречить Его религии, которую Он узаконил для людей. Так почему мы должны бояться задавать вопросы и применять свой разум?





После всего, что неустанно внушают нам средства массовой информации, для многих людей становится настоящим открытием то, что, оказывается, в исламе отводится особое место миру.

Мусульманин каждый день по несколько раз повторяет слово «мир» и как бы пропускает через себя смысл, который оно в себе заключает. Ас-Салям (мир) — одно из имён Всевышнего Аллаха, а Его Рай в мире вечном называется «Обителью мира». Приветствие мусульман начинается словом «мир», и в завершении каждой молитвы мусульмане дважды произносят это слово. Более того, само слово «ислам» — однокоренное со словом «мир», в смысл которого входят безопасность и спокойствие.

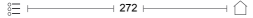


Мы знаем, что ислам призывает к соблюдению прав даже самых беззащитных и беспомощных животных. Пророк сказал: «Одна женщина попала в Огонь из-за кошки, которую она привязала и не кормила,

не поила и не отпускала, чтобы она могла питаться тварями, ползающими по земле, пока та не умерла»

[Муслим, 2242]. И он сообщил, что блудница вошла в Рай за то, что напоила умиравшую от жажды собаку [Бухари, 3280].

Ислам призывает соблюдать права людей и мирно сосуществовать с ними вне



зависимости от их вероисповедания. Так, пророк пригрозил тем, кто притесняет немусульман, обижает их или возлагает на них непосильное, что он сам будет вести с ними тяжбу в Судный день [Абу Дауд, 3052].



Пророк Мухаммад пригрозил тем, кто притесняет немусульман, обижает их или возлагает на них непосильное, что он сам будет вести с ними тяжбу в Судный день.

Однако, призывая к мирному сосуществованию с остальными, ислам, вне всяких сомнений, подразумевает мир настоящий, справедливый. Это мир, при котором соблюдаются права всех и притеснителя удерживают от притеснения, а самовольно присвоившего то, что ему не принадлежит, удерживают от этой несправедливости. Ислам не имеет в виду иллюзию мира, которая оставляет вору то, что он украл, а владельца украденного заставляет довольствоваться ничтожными грошами в качестве возмещения за отнятое у него имущество...

Высказываются самые разные точки зрения и мнения, и средства массовой информации используются сегодня многими людьми для пропаганды своей точки зрения. На одно и то же явление можно смотреть под разным углом, и лишь немногие люди утруждают себя поисками истины и отвергают распространяемую пропаганду, предпочитая черпать информацию из её источников и оценивать явления объективно и взвешенно.

Представляем вниманию читателя следующие факты для размышлений и анализа:





### Ислам является сегодня самой быстро распространяющейся религией:

Сегодня ислам распространяется по всему миру, включая Америку, Европу, Азию и Африку, с удивительной быстротой (согласно данным исследовательского центра PEW - pewresearch.org).





И это несмотря на ограниченные возможности и слабость мусульман, а также старательное искажение образа ислама мировыми средствами массовой информации за счёт распространения неверной информации и приписывания исламу негативных явлений, не имеющих к нему никакого отношения.

Так почему же распространяется ислам? Потому что людей принуждают к его принятию? Или потому что они сами выбирают его, будучи убеждёнными в правильности своего выбора?

Всякому стороннему наблюдателю видно, что мусульмане соблюдают права других и уважают их выбор и их культуру, и это оказывает огромное влияние на души людей и привлекает их. Это не инициатива самих мусульман, а элементарное соблюдение ими правила, явно утверждённого Всевышним в Коране: «Нет принуждения в религии. Прямой путь уже отличился от заблуждения» (Коран, 2:256).

### Имело ли место насильственное принуждение людей к принятию ислама?



Человек нередко использовал силу для того, чтобы навязать другим своё мнение, распространить своё влияние и реализовать свои корыстные интересы. И история полна примерами этого, последователей какой бы религии или учения мы ни взяли.

Так, история сохранила для нас примеры массового истребления коренного населения первооткрывателями и переселенцами (конкистадорами) в Новом Свете. Испанский священник-доминиканец Бартоломе де Лас Касас, ставший свидетелем не одной страшной резни, сказал: «Они не смотрели на местное население как на людей — в их глазах оно было ничтожнее животных» (Бартоломе де Лас Касас, «Кратчайшее сообщение о разрушении Индий»).

### Как вели себя мусульмане, когда стали править новыми землями?







## Мусульмане правили Андалусией на протяжении восьми веков



Мусульмане правили Андалусией (Испанией) 781 год (711—1492), и она была центром мировой цивилизации, и ни одного из проживавших там христиан не принудили к принятию ислама. Права христиан соблюдались, их торговля процветала, и они занимали важные государственные должности. И мусульмане избавили от притеснения иудеев, которые подвергались гонениям до прихода мусульман. История сохранила для нас много подтверждающих это примеров.

Потом Изабелла и Фердинанд сумели изгнать мусульман из Испании и наложили запрет на любые его проявления. Имели место многочисленные казни и ссылки. Были организованы суды инквизиции, которые карали всякого, кто оставался привержен исламу даже втайне.

Мусульмане были изгнаны из своих домов и были принуждены к бегству. Однако внимание привлекает тот факт, что из Андалусии были изгнаны и иудеи, которые вместе с мусульманами отправились в мусульманские страны, где они нашли безопасное убежище и достойную жизнь.

# Мусульмане правили Египтом более 14 веков, и всё это время коптам отводилось достойное место

После открытия Египта для ислама сподвижником пророка Амром ибн аль-Асом мусульмане не только оставили коптам их религию и их святыни, но и избавили их от гонений и притеснений, которым их подвергали византийцы, также исповедовавшие христианство, но другого направления. Таким образом, копты обрели религиозную свободу ещё в те далёкие времена, и сегодня их около пяти миллионов.

### Мусульмане правили Индией, в которой было 80% немусульманского почти населения, тысячу лет



Мусульмане правили Индийским полуостровом почти тысячу лет, сохранив при этом права, в том числе и право на отправление религиозных обрядов, за последователями разных религий и избавили от притеснения религии, последователи которых ранее подвергались притеснению.

Историки согласно утверждают, что ислам не распространялся силой и что никого не принуждали к принятию ислама.

### Самая большая мусульманская страна вошла в ислам без войн.



Индонезия считается самой крупной мусульманской страной в мире. Из общей численности населения в 250 миллионов человек 87 % составляют мусульмане. Ислам вошел в эту страну благодаря высокой нравственности купцов-мусульман в шестом веке от хиджры, без участия каких-либо войск. И не было никакого кровопролития до самого прихода колонизаторов — сначала португальских, затем голландских, а потом и английских.



«Что за внушающее ужас противоречие?!» — могут воскликнуть некоторые из тех, кто познал суть учения ислама, призывающего к высокой нравственности и преображению земли, труду на благо человечества и распространению мира среди людей, а потом посмотрел вокруг и увидел «мусульман», которые далеки от этого учения, как небо от земли. Неужели эти люди — действительно последователи религии истины?

+ 283 ⊦

«Что за внушающее ужас противоречие?!» — могут воскликнуть некоторые из тех, кто познал суть учения ислама, призывающего к высокой нравственности и преображению земли, труду на благо человечества и распространению мира среди людей, а потом посмотрел вокруг и увидел «мусульман», которые далеки от этого учения, как небо от земли. Неужели эти люди — действительно последователи религии истины?

Этот факт действительно вызывает удивление, но при размышлении над ним следует уяснить для себя несколько важных истин:

Не каждый называющий себя мусульманином или родившийся в исламе является мусульманином, строго следующим всем предписаниям религии. Повсеместно можно обнаружить множество отклонений от учения ислама и отдаления от его предписаний, и среди людей, именующих себя мусульманами, есть такие, которые не знают об исламе ничего, кроме названия.



Ни в коем случае нельзя приписывать ошибки людей к их религии или идеологии

- Ни в коем случае нельзя приписывать ошибки людей к их религии. Мы не можем утверждать, что причиной совершённых Гитлером преступлений была его религия и что христианство призывает к насилию, поскольку Гитлер был христианином. И мы не имеем права говорить, что атеизм предполагает непременное уничтожение людей только потому, что Иосиф Сталин погубил миллионы людей, будучи атеистом. Подобные утверждения далеки от объективности, точности и правильности.
- В нашем распоряжении имеется множество примеров красоты и величия, присущих исламу, а также духа мира, знания и прогресса, который сохранила для нас история разных уголков мира от Индонезии на востоке до Испании на западе. И влияние, оказанное исламом на эти регионы, ощущается до сих пор, ведь именно он проложил дорогу той цивилизации, в которой мы сегодня живём.







И мы видим многообещающие примеры государств, которые сегодня стремятся к прогрессу, не говоря уже о выдающихся достижениях отдельных мусульман в разных научных областях в разных странах мира.

Увидев врача с вредными для здоровья привычками или учителя со скверным нравом, ты, конечно, удивишься и осудишь их за то, что они совершают действия, противоречащие их знанию и положению. Однако твоё мнение о важности медицины или образования для общества и цивилизации от этого никак не изменится, и ты не станешь отказываться от лечения и не перестанешь давать образование своим детям. Следовательно, должна приниматься во внимание суть явления, а не отдельные скверные примеры, связываемые с ним.

Удивительно, что несмотря на то, что ислам подвергается жёстким нападкам со стороны врагов и некоторых его приверженцев, многие люди способны увидеть чистый и неискажённый образ ислама. И до сих пор многие люди из самых разных стран мира принимают ислам.





### Новый взгляд

Сколько раз ты колебался, когда нужно было принять решение или использовать выпавший тебе шанс, и ты не перестаёшь сожалеть об этих колебаниях и сегодня?

Поистине, величайшее достоинство человека — его свобода и способность принимать решение, которое в его интересах, без страха и промедления.





Если стойкость в противостоянии и преодоление препятствий считаются похвальной смелостью, то смелость, выражающаяся в принятии решений, которые человек видит полезными для себя, и смелость в признании своих ошибок намного важнее. Потому что это — победа над обольщением и над собственным «я», влияние которой на свою душу и личность человек непременно ощущает.

Так же, как ты предоставил себе возможность получить надежную информацию об исламе из его первоисточников, не скупись дать себе подумать и поразмышлять над тем, что ты прочитал.

Если ты познал красоту этой религии, но чувствуешь, что ещё недостаточно изучил её и у тебя остались вопросы, касающиеся сути ислама и его особенностей, — что ж, у тебя есть все возможности для этого: читай, узнавай, веди диалог, задавай вопросы. Только теперь смотри на ислам другими глазами, под другим углом.



Для нас большая честь, что ты завершил чтение этой книги. Думаем, что после прочтения книги, у тебя появились некоторые серьёзные вопросы и мысли, с которыми ты полностью согласен или же, наоборот, не согласен.

Мы рады выслушать твоё мнение, вопрос или возражение, обещая принять их с вниманием и заботой.

#### Узнать больше об исламе:



### THISISLAM.net



Поделитесь с нами вашим опытом

info@modern-guide.com